# E CONTRACTOR OF THE STATE OF TH



道刻多数

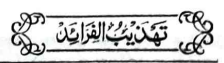
تاليف

COLOR SALANDON SALAS OF THE SALANDER

مُكْتَبَّةُ البَّلَ مِنْ خَيْرًا بَادْ مِنُو لِهُ بِي







#### جمله حقوق بحق شارح محفوظ ہیں ضابطہ کی خلاف ورزی کرنے والوں پر کائی رائٹ ایکٹ کے مطابق کارروائی ہوگی۔

تهذيب الفرائد (شرح اردو) شرح العقائد

كتاب:

مولانابدر الدجی الرضوی المصباحی مهند و پار، سنت کبیر نگر ( بویی )

شارح:

مكتبة البدر، خيرآباد، مئو(بويي)

ناشر:

سلسلهُ اشاعت:

اشرف نهال خير آباد، ساجدر ضاكثيهار، نبيل احد كثيهار، ذيثان احد خير آباد-

تبيض:

(١)-مولانااظهاراحدمصباحي (استاذدارالعلوم عربيها شرفيه ضياءالعلوم خيرآباد)

يروف ريڙنگ:

(٢)-مولاناامتياز احمد مصباحي، استاذ دار العلوم عربيه اشرفيه ضياء العلوم خير آباد-

پیامی کمپیوٹر گرائس، مبارک بور، عظم گڑھ (بولی)

كميوزنك:

تعداداشاعت باراول:

010 0/51+16

س اشاعت:

صفحات:

مؤلف كي ايك مقبول ترين كتاب زادالحرمين

مج و زیارت کے مسائل اور طور طریقے پر مشتل ایک منفرد مجوعہ ہے جس میں جاج کرام کی اكثريت كالحاظ كرت موئ نهايت آسان انداز میں ترتیب وار مج کے طریقے بتائے گئے ہیں اور متعلقہ ضروری مسائل پر روشن ڈالی منی ے، اس کتاب کے مطالع کے بعداب براعتراف ضرور كري ك کہ اس موضوع پر اس سے آسان كتاب اركيث من شايدى دستياب مو، صرف ایک بار پڑھ کرد کھیے۔

(١) مكتبة البدر، ضياء العلوم خير آباد، مو (يولي)

(٢) مكتبة البدر، رضوى منزل، مهندوبار، سنت كبير مكر، (يولي)

(۳) حق اكيرى، مبارك بور، اظم گره (بولي)

(٣) علیمی کتب خانه، جمداشایی، بستی (بویی)

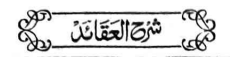
(۵) امجديبك ديه، كموى، مواليلي)

(٢) كالبدوية كوى، موالولي)

(٤) فنيم بك وي، صدر بازار، چوك، مو (يولي)

(A) قادرى كتاب محرA-35 اسلاميدماركيث مريلي شريف

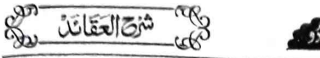
(٩) شميدرضاءالعلوم، بهادر تنج مفازى بور

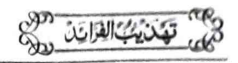




| ۳۲     | علم كارم عادم مين الثرية                               |
|--------|--------------------------------------------------------|
| 970000 | علم کلام،علوم میں اشرف ہے                              |
| m      | على سيل الاطلاق علم كلام كي تحصيل ممنوع نبير ب         |
| ٣٣     | (قال اهل الحق)                                         |
| 3      | حق اور صدق کاباجمی فرق اور محلِ استعال                 |
| M      | (حقائق الاشياء ثابتة)                                  |
| 3      | حقیقت اور ماہیت میں صرف اعتباری فرق ہے                 |
| ٣4     | آگ اور پانی، رونی کی حقیقت میں واخل ہیں، قائی کی تحقیق |
| ۳۸     | ثبوت يجقق، وجوداور كون ميس ترادف ٢                     |
| ۳۸     | "حقائق الاشياء ثابتة" ايك لغوكلام ب                    |
| ۵۰     | "حقائق الاشياء ثابتة" ايك كلام مفير ب                  |
| ۵۱     | ثوب اشاکا کام محقق ہے                                  |
| ۵۲     | عنديد، عناديد، لاادربيك خيالات                         |
| ۵۳     | سوفسطائيك مزعومات كاالزامي اور تحقيقي جواب             |
| 24     | سوفسطائيه كالفظى تحقيق                                 |
| 24     | (اسپاب العلم)                                          |
| 02     | متنظمین اور حکماکے نزدیک علم کے اقسام                  |
| ۵۸     | علم كى بداجت ونظريت ميس مناطقه كااختلاف                |
| ۵۸     | علم كى تعريف اور فوائد قبود                            |
| 4.     | اساعلم کاتین میں انحصار محجمنیں ب(اعتراض اور جواب)     |
| *      | (فالحواس الخيس)                                        |
| 11     | حالي إطنك الإلت كدلاكل اسلاى اصولول كفلاف يي           |
| *      | حواس باطنداور أن كے افعال                              |
| ۵r     | حواس خسدظاہرہ اور ان کے افعال                          |
| 74     | الله عاب توكان ديم سكتاب اور آنك س كتى ب               |

| ۳          | شرفِ انشاب                                 |
|------------|--------------------------------------------|
| ١٣         | عرض حال                                    |
| И          | تقريظ                                      |
| IL         | تقريظ                                      |
| IA         | صاحبٍ متن عقائد                            |
| ۲•         | صاحب شرح عقائد                             |
| 22         | صاحب تهذيب الفرائد                         |
| 10         | الحمدلله كالمعنى مطابقى اور التزاعي        |
| 20         | مصنف نے اپن کتاب کو تسمیہ کے بعد تحمید اور |
|            | تعلي سے كيول شروع كيا                      |
| n          | اسم جلالت كلفظى اورمعنوى تحقيق             |
| 14         | محلبادرامحاب میں عام خاص مطلق کی نسبت ہے   |
| ۲۸         | علم شرائع اوراحكام كيامرادى؟               |
| m          | احكام شرعيه كي دوسمين بين-                 |
| ۳.,        | علوم شرعیه کی تدوین کے اسباب               |
| 44         | علم كلام كي وجوبات تسميه                   |
| m          | حقد من تظمين كاعلم كلام فلفد علوطنيس       |
| 77         | فرقة معزلك معرض ظبوريس آنى وجه             |
| 74         | واصل ابن عطائد مب اعتزال كابانى ب          |
| ٣٩.        | معزلدك عقائد                               |
| <b>79</b>  | مام ابوالحن اشعرى كى خرب اعتزال سے بنارى   |
| <b>179</b> | المام الوالحن برايك مخفرنوث                |
| اما        | متاخرين كلمين كاعلم كلام فلف علوطب         |
| M          | علم فلنفسك إقسام                           |

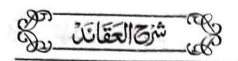






| qr         | اکتسانی اور استدلالی کے در میان فرق              |
|------------|--------------------------------------------------|
| 96         | صاحب بدايي كالم بس تناقض اور رفع تناقض           |
| 91         | (والإلهام ليس من اسباب المعرفة)                  |
| 90         | البهام كي تعريف                                  |
| 90         | البام سب علم نہیں ہے                             |
| 44         | اسباب علم کے تین میں انحصار پراعتراض اور جواب    |
| 92         | (والعالم بجميع اجزائه محدث)                      |
| 94         | عالم کی تعریف                                    |
| 9/         | عندالفلاسفه قديم اور حادث كاقسام                 |
| 99         | عالم،اعیان اور اعراض کامجموعب                    |
| 100        | فلاسفہ اور شکلمین کے نزدیک موضوع اور کل، حال اور |
|            | عرض کی تعریفات میں اختلاف                        |
| 1•1        | (وهو امّاً مركب وهو الجسم)                       |
| 1.5        | جسم کی مختلف تعریفات                             |
| 1.7        | ابعادِ ثلثه، تقاطع ابعاد، زادية قائمه            |
| 1.7        | جم تحقق کے لیے کتنے اجزاضروری ہیں؟               |
| 1+1        | جم كاجزاك تركيبي مين اختلاف نزاع لفظى نهين ب     |
| 1+1~       | نزاعِ لفظی اوراس کے اقسام                        |
| 1+0        | اشاعرہ کے نزدیج مے تحقق کے لیے طلق ترکیب کافی ہے |
| 1.0        | اشاعرہ کے استدلال پراعتراض                       |
| 1.0        | (اوغير مركب كالجوهر)                             |
| 1-4        | متكلمين جوبر فرد كوجزء الذي لايتجزي كمتين        |
| 1-4        | جيولي اور صورتِ جسميه كي تعريف                   |
| <b>1+1</b> | عقولِ عشروے کیام ادہے؟                           |
| 1.4        | كرة عقى مطحقيقى اور منطقه كي تعريفات             |
| 1•٨        | جزءالذي لايتجزي كاثبات كي دليين                  |

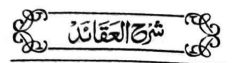
| دالان الحالمة ما د                                 |
|----------------------------------------------------|
| (والخبر الصادق على نوعين)                          |
| خبر صادق کی تعریف اور اقسام                        |
| محدثين كي اصطلاح مين خبر متواتر                    |
| خبر متواتر علم ضروری کی موجب ہے                    |
| سمنىيە اور براہميە كون ہيں؟                        |
| ر سول اور نی میں کیافرق ہے؟                        |
| معجزہ کے کہتے ہیں؟                                 |
| خبرر سول سے علم حاصل ہوتا ہے                       |
| اصولیین اور تنگلمین کے نزدیک دلیل کی تعریف         |
| خبررسول سے علم یقینی اور استدلالی حاصل ہوتا ہے     |
| خرر سول سے حاصل ہونے والا کم ضروری کے مشابہے۔      |
| راوبوں کی قلت وکثرت کے اعتبارے حدیث کے اقسام       |
| خبررسول سے عاصل ہونے والے علم پراعتراض وجواب       |
| (وامّا العقل فهو سبب للعلم)                        |
| عقل کی مختلف تعریفات                               |
| نفس کی تعریف اور روح کی حقیقت                      |
| عقل کے چار در بے ہیں                               |
| عقل کے سبعلم ہونے کی الگ سے صراحت کیوں کی گئ؟      |
| فلاسفه، سمنی اور براہمیل کے مفیدم ہونے کے مظربیں ؟ |
| معارضه للفاسد بالفاسد ب                            |
| معارضه للفاسد بالفاسد نبين ب                       |
| الماصده كون بين؟                                   |
| نظروفكرك مفيدهم موني براعتراض اورجواب              |
| عقل سے ثابت ہونے والے علم کی دوقسیں ہیں،           |
| ضرورى اوراكشاني                                    |
| بربان لی اور انی تعریف                             |
|                                                    |



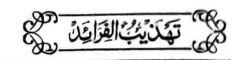


| m    | دفعات پروارد ہونے والے تین اعتراضات                                                   |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| a.l. | اعتراضات کے جوابات دفعات کی روشن میں                                                  |
| ro   | جحت ِاقنائ، قياس خطاني                                                                |
| 1174 | لو كان فيهم الهة الاالله لفسدتا عمر تعدواله                                           |
|      | لو كأن فيهما ألهة الاالله لفسدتا عدم تعدد اله برقائم كى جانے والى دليل جحت ِ اقتاعى ب |
| 1179 | "لَو " کامعنی موضوع له اور عنی مستعمل فیه                                             |
| 16.  | علامه تفتازاني علامه شيخابن حاجب پر تعريض                                             |
| irr  | واجب اور قديم كے مفہوم ميں مشائخ كااختلاف                                             |
| Im   | صفاتِ بارى تعالى كے واجب لذات مونے پراعتراض                                           |
| IMM  | صفات باری تعالی کے وجوب وقدم کامسکد نہایت مشکل ہے                                     |
| IMA  | (الحي، القادر، العليم، السهيع، البصير،                                                |
|      | الشائي، المريد)                                                                       |
| ira  | عالم كاوجوداوراس كأسحكم نظام صفاتِ ثبوتيه كے اثبات                                    |
| ¥r   | پردلیل بے دونانی مارسی سنیا                                                           |
| IM   | صفاتِ ثبوتیہ کے اثبات پر شرعی دلیل                                                    |
| IM   | (ليس بعرض)                                                                            |
| 147  | قیام العرض بالعرض کے امتناع پردلیل                                                    |
| IMZ  | بقاے اعراض کے امتناع کی دلیل کے مقدمات باطل ہیں                                       |
| IMA  | اعراض کی بقاپر مشاہدہ دلیل ہے                                                         |
| 10+  | فلاسفه كاقيام العرض بالعرض كے جواز پر حركت سريعه                                      |
| 1144 | اور بطیے سے استدلال تام نہیں ہے                                                       |
| 101  | (ولا جوهر)                                                                            |
| 101  | متكلمين كے نزديك الله تعالى جوہر نہيں ہے                                              |
| ior  | فلاسفه کے نزدیک اللہ تعالی کے جوہر نہ ہونے کی وجہ                                     |
| IOF  | الله تعالى پرواجب،قديم اور لفظ خدا كااطلاق كول كرهيح بع؟                              |
| IOM  | الله، واجب، قديم كے مفاہيم ميں ترادف ناقابل سليم ہے                                   |
| IOM  | (ولا مصوّر، ولا محدود، ولا معدود)                                                     |

| 1.9    | حلول سرياني اور حلول طرياني كي تعريف                             |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| i•q    | جزءالذي لايتجزي كاثبات كى دليلين ضعيف بين                        |
| 11•    | غیر متابی کا اطلاق دو معنوں پر ہوتا ہے                           |
| 111    | جوء الدى لايتجزى كے بطلان كى دليلين بھى ضعفى بين                 |
| 111    | الم فخرالدين رازى كاس مسئل مين توقف                              |
| 111    | اعلی حضرت امام احمد رضا کا قرآنِ پاک سے جزء                      |
| III    | لایتجزی کااثبات<br>جزء لایتجزی کے اثبات و <sup>ا</sup> فی کاثمرہ |
| llm.   | (والعرض مالا يقوم بذاته)                                         |
| II     | عرض كى تعريف ميت كلمين اور كما كالختلاف اور بناسا اختلاف         |
| III    | اعراض نسبيه اوراعراض غيرنسبيك وضاحت                              |
| 110    | اجماع، افتراق، حركت وسكون وغيره كي تعريفات                       |
| 114    | حدوثِ اعراض پرات دلال                                            |
| 114    | قدم اور عدم میں منافات ہے                                        |
| - IIA_ | حدوثِ اعيان پراستدلال                                            |
| 119    | حرکت وسکون کے حدوث پراستدلال                                     |
| - 11.0 | حدوثِ عالم کی دلیل کے مقدمات پراعتراضات اور جوابات               |
| Irr    | (والمحدث للعالم هو الله تعالى)                                   |
| ורר    | عالم كامحدث اور صائع الله تعالى ب                                |
| 110    | صانعِ عالم ك واجب الوجود مونى دليلين                             |
| 1      | بطلان تسلسل کی ایک دلیل                                          |
| 112    | برہانِ تطبق                                                      |
| 111    | صانعِعالم ایک ہے                                                 |
| I'I.   | واجب تعالى كى وحدانيت پرايك دليل                                 |
| المال  | بهان تمانع                                                       |
| , IKY  | برہائِ تمانع کی دفعات                                            |

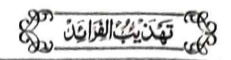




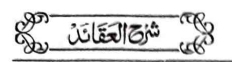


| 121   | فلاسفه کے نزدیک الله تعالی ایک سے زائداشیا کے صدور       |
|-------|----------------------------------------------------------|
|       | پر قادر نہیں ہے                                          |
| 120   | دہرید کے نزدیک ہرشے کاخالق زمانہ                         |
| 120   | بنی کے نزدیک اللہ تعالی مقدور عبد کے مثل پر قادر نہیں ہے |
| 121   | معتزلد کے نزدیک اللہ تعالی نفسِ مقدور عبدیر قادر نہیں ہے |
| 140   | على د بوبند كے نزديك الله جھوٹ بول سكتا ہے               |
| IZY   | الل سنت كے نزديك الله تعالى سے جموث كاصدور محال ہے       |
| 122   | (وله صفات)                                               |
| 144   | صفاتِ شوتی کے اثبات پرتین دلیلیں                         |
| 149   | صفات کے سلسلے میں فریقین کے ماہیم کی نزاع کیا ہے؟        |
| 1/4   | فلاسفه اور معتزلدك اعتراضات اور جوابات                   |
| 1/4   | (ازلية قائمة بناته)                                      |
| IAI . | صفاتِ بارى تعالى ازلى بين                                |
| IAI   | كراميه كاموقف اور ترديد                                  |
| IAI   | كرّاميه كون بين؟                                         |
| IAI   | معتزلہ کے نزدیک اللہ کی صفت کلام اس کی ذات کے            |
|       | ساتھ قائم نہیں ہے                                        |
| IAY   | صفات کی نفی پر معتزله کی دلیلیں                          |
| IAM   | (وهي لاهو ولا غيره)                                      |
| IAM   | صفاتِ باری عین ذات بھی نہیں ہیں غیر ذات بھی نہیں ہیں     |
| IAM   | معتزلد کے اعتراض کاجواب                                  |
| IN    | عينيت ادر غيريت كامفهوم                                  |
| IAM   | نصاریٰ کے قول پر قدما ہے متغاثر ہ لازم ہیں               |
| IAO   | میحیت کے عقائد                                           |
| IAO   | قدماے متغائرہ کے تعدد کا قول کفرہے                       |
| IAY   | تغائر بمعنى جوازانفكاك يرمعتزله كااعتراض ادرجواب         |
| IAA   | صفات کے بارے میں عینیت اور غیریت کی بحث                  |
|       | جوهم بعراكام                                             |

| ۱۵۵  | الله تعالى كى كوئى شكل وصورت عددونهايت نبيس ب               |
|------|-------------------------------------------------------------|
| ۱۵۵  | (ولا متبعض ولا متجز ولا متركب ولامتناهى)                    |
| 102  | مزاج کی تعریف                                               |
| 104  | (ولا يتمكن في مكان)                                         |
| ۱۵۸  | جم ك امتدادك بارب مين كماادر كمين كانظريد كياب؟             |
| ۱۵۸  | مكان كے مفہوم میں حكمااور تنگلمین كا اختلاف                 |
| 109  | خلاکے وجودیاعدم وجود کے بارے بین تکلمین و حکما کاموقف       |
| 169  | الله تعالی کے عدم حمکن کی دلیل کیاہے؟                       |
| 14+  | الله تعالى كے عدم تحيز پردليل                               |
| - M• | الله تعالی کے لیے جہت نہیں ہے                               |
| ui   | (ولا يجرى عليه زمان)                                        |
| M    | عندالاشاعره زمانه کے کہتے ہیں؟                              |
| nr   | قاراور غير قار كالمفهوم                                     |
| mr   | فلاسفه کے نزدیک زمانه مقدار اور حرکت کانام ہے               |
| M.   | الله تعالى كرجت وحميت بضوص ظاهروس استدادال فاسدب            |
| 7    | (ولا يشبهه شئ)                                              |
| MZ.  | شارح نے مشابہت کی تفسیر مراثلت سے کی ہے اس کی<br>وجد کیاہے؟ |
| MZ   | مماثلت کے دونوائ کی تقدیر پراللہ تعالی کاکوئی مماثل نہیں ہے |
| MA   | صاحبِ بداید کے نزدیک مماثلت کامعنی                          |
| 14.  | مماثلت كعلق في الومعين كيافرماتي بين؟                       |
| 141  | مماثلت کے بیان کیے ہوئے مفاہیم میں کوئی تعارض               |
|      | نیں ہے                                                      |
| 141  | بورى بحث كاخلاصه ايك نظرميس                                 |
| 121  | (ولا يخرج عن علمه وقدرته شئ)                                |
| 128  | الله تعالى كے علم وقدرت سے كوئى شے باہر نہيں ہے             |
| 121  | فلاسفه کی تردید                                             |

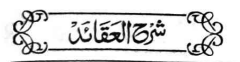




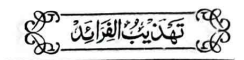


| rı.         | ایک اعتراض اور جواب                                            |
|-------------|----------------------------------------------------------------|
| rii         | الله تعالى ك صفت كلام من كوئى تعدد نهيس ب                      |
| rıı         | صفات ثمانيكى وحدت يردليل                                       |
| ۲۱۲         | ازل میں صرف کلام ہے امر نبی وغیرہ کا تحقق بعدازل ہے            |
| rir         | الم رازي كے نزديك الله تعالى ك صفت كلام ازل ميس خبر ب          |
| r11~        | ام رازی کے قول کی تردید                                        |
| rım         | معتزله کے دواشکالات                                            |
| ۲۱۳         | فرقہ دیابنہ کو چھوڑ کر سارے اہل مذاہب کے نزدیک                 |
|             | كذببارى تعالى محال ہے                                          |
| rim         | معتزلہ کے اشکالات کے جوابات                                    |
| 110         | (والقرأن كلام الله تعالى غير مخلوق)                            |
| rn'         | قرآن کااطلاق کلام مِفسی اور لفظی دو نول پر ہو تاہے             |
| rn          | قرآن الله كاكلام باور غير مخلوق ب                              |
| riz         | حنابلہ کے قول کی تردید                                         |
| riz         | الم احد بن عنبل کے قول کی ایک توجیہہ                           |
| MA          | غلق قرائ كے سلسلے مين مخزلداور اشاعروك مايين بنيادى اختلاف     |
| <b>19</b>   | ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے کلام نفسی قدیم کے ثبوت پر              |
|             | اشاعره کی ایک دلیل                                             |
| <b>19</b>   | کلائِ نفسی کی نفی اور طق قرآن کے ثبوت پر معتزلہ کا ایک استدلال |
| 11.         | معتزله كاالتدلال حنابله كے خلاف جحت ہے اشاعرہ                  |
| -           | کے خلاف نہیں                                                   |
| <b>PP</b> 1 | معتزلد كے نزديك الله تعالى كے تكلم مونے كى ايك توجيب           |
| <b>۲</b> ۲۲ | خلق قرآن کے ثبوت پرمعتزلہ کا ایک قوی استدلال اور               |
|             | اشاعره كاجواب                                                  |
| rrr         | وجودك مختلف اقسام اوراحكام                                     |
|             | ائمة اصول كے نزديك قرآن كى تعريف                               |

| -     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1/19  | عينيت اور غيريت كى لغى ارتفاع تتينين اوراجلم فتينين ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 19+   | عینیت اور فیریت کامفہوم اور دو نول کے در میان داسطہ کا تحقی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 191   | صفات محدث كاذات بارى تعالى سے انفكاكمكن ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 191   | غيريت بمعنى جواز انفكاك پرمعتزله كااعتراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 197   | غيريت بمعنى جواز انفكاك كي ايك توجيهداوراس كي تزديد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 190   | "لاهو والاغيره" كتعلق صصاحب مواقفك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | ایک توجیهداوراس کی تردید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 197   | "لا هو ولا غيره" ك تعلق سے صاحب تبره كى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | ایک توجیهداوراس کی تضعیف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 19∠   | (وهي العلم والقدرة والحيوة والقوة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 191   | ماتريديك نزديك صفات كى تعداد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 199   | صفات علم وقدرت سمع،بصروغيره كي تشريح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y     | جہور کے نزدیک صفت ارادہ ادر مشیت میں ترادف ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| K+1   | صفت اراده کے تحقق پر ایک التدلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Y-W   | فعل تخلیق اور ترزیق کانام تکوین ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| r•m   | صفاتِ ثبوتی کے اقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y+0   | صفت کلام کی تعبیر نظم قرآنی سے کی جاتی ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۰7   | کلام نفسی کے ثبوت پرایک دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| r•4   | کلام نفسی کے ثبوت پر حضرت عمر و فاتعالے کے قول اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (p/0) | آیت مبارکہ سے استدلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Y+2   | ذات باری تعالی کے لیصفت کلام کے بوت پردلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Y+A   | (وهو متكلم بكلام هو صفة له)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Y+A   | الله تعالی ایے کلام سے متکم ہے جواس کی ذات کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | ساتھ قائم ہےاں پرایک دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Y+A   | الله تعالی کا کلام اصوات اور حروف کی جنس سے نہیں ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| r+9   | حنابله كون بين؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ri•   | الله تعالى كاكلام سكوت وآفت كے منافى ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | Market State of Contract of the Contract of th |

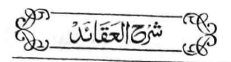




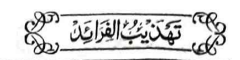


| 10.   | ارادہ اللہ تعالیٰ کی ایک حقیقی صفت ہے                        |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| 100   | فلاسفه کے نزدیک اللہ تعالی فاعل مختار نہیں ہے                |
| 201   | نجاريداورهض معزله اوركراميه كاصفت ارادهك تعلق سے موقف        |
| ror   | صفت اراده کی از لیت اور ذات باری تعالی کے ساتھ قیام پر دلائل |
| rar   | (و روية الله تعالى جائزة في العقل)                           |
| raa   | رویتِ باری تعالی عقلامکن ہے                                  |
| 201   | رویتِ باری تعالی کے امکان پر عقلی دلیل                       |
| ۲۵۸   | جوازِرویت کے اعتدلال پر چاراشکالات اور اُن کے جوابات         |
| 17.   | جوازِرویت پرآیت مبارکہ سے استدلال                            |
| MI    | نقلی دلیل پر دواعتراضات اور جوابات                           |
| 141   | قیامت کے دن مومنین کو دیدارِ اللی نصیب ہوگا قرآن             |
|       | پاک سے ثبوت                                                  |
| MA    | منكرين رويت كے شبهات اور جوابات                              |
| m     | معتزله اور ديگر عنرين رويت كاقرآنِ باك سے استدلال            |
| mz    | منكرين رويت كے اعتراضات كے جوابات                            |
| MA.   | آيتِ مباركه (لاتدركة الابصار) امكانِ رويت ير                 |
|       | دال ہے انتناعِ رویت پر نہیں                                  |
| 121   | اسلاف كرام كوخواب مين الله تعالى كاديدار                     |
| 121   | (والله تعالى خالق لافعال العباد)                             |
| 72    | افعالِ عباد کاخالق الله تعالی ہے، دلائل سے اثبات             |
| ۲۷۸   | معتزلد کے نزدیک بندے اپنے افعالِ اختیارید کے خالق            |
| -14   | خود بیں۔استدلال ادر جواب                                     |
| M     | بندول کے سارے افعال اللہ کے ارادے اور اس کی                  |
|       | مشيت انجام پاتے ہيں                                          |
| rai   | قضلے البی پررضاواجبہے                                        |
| PAI - | كفرقضانبين إلى مغالطه اوراس كاجواب)                          |

| rm    | حضرت شیخ ابوالحن اشعری کے نزدیک کلام نفسی قدیم کا               |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
|       | سنامکن ہے                                                       |
| rm    | استاذابوا حاق اسفرائ کے نزدیک کلائفسی کاسنناممکن نہیں ہے        |
| 772   | حضرت مویٰ غِلاِیدَلاً نے وہ آواز سی تھی جو کلامِ نفسی پروال تھی |
| 779   | بعض مشائح کی عبارت پراعتراض ادر جواب                            |
| 11.   | صاحب مواقف کے نزدیک 'کلام اللہ کے معنی قدیم                     |
|       | ہونے کی توجیہ                                                   |
| 1111  | حنالمد پرطعن وتشنیع کی وجه کمیا ہے؟                             |
| rmr   | صاحب مواقف علام عضد الدين كے موقف كى ترديد                      |
| rrr   | (والتكوين صفة الله تعالى)                                       |
| rma   | تكوين كى تعريف                                                  |
| rma   | اشعریہ کے نزدیک تکوین ایک صفت اضافی ہے                          |
| ישיו  | ماترىدىيەك نزدىك كوين ايك حقيقى صفت ب                           |
| 177   | صفت ِ تكوين ك اثبات براسدلال                                    |
| mo    | صفت تكوين كى ازليت برچار دليلين                                 |
| 1749  | صفت کوئن کے حدوث پراستدلال اور اس کے دوجوابات                   |
| الماء | صدوثِ تكوين كے استدلال كاصاحب كفامير كى طرف                     |
|       | سے ایک جواب                                                     |
| rm    | صاحب كفاميك كلام كى تضعيف اور توجيه                             |
| rm.   | مصنف کے نزدیک بغیر مکون کے تکوین کا تصور کن ہے                  |
| ٢٣٣   | صاحب عمدہ کا استدال ایک کمزور استدال ہے                         |
| 200   | مشائخ ماتر بدید کے نزدیک کوین اور مکون میں مغائرت ہے            |
| 200   | عينيت كى تقذير برچار استحالات كالزوم                            |
| rm    | مثل خاشعریے زدیے تکوین کے میں کمون ہونے کی ایک توجیہ            |
| rm    | تكوين كے مباحث كاخلاصه اور تحقیق                                |
| 10.   | (والارادة صفة لله تعالى)                                        |
|       |                                                                 |



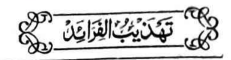




| rır         | اشاعرہ کے نزدیکے مقتول کی موثے قررہ وقت پر ہوتی ہے   |
|-------------|------------------------------------------------------|
| rir         | معتزلہ کے نزدیک مقتول کی موت مقررہ وقت سے            |
|             | یہلے ہی ہوجاتی ہے۔استدلال ادر جواب                   |
| rir         | اشاعرہ کے نزدیکے مقتول کی موت اللہ کے خلق سے ہے      |
| ۳۱۳         | معتزلہ کے نزدیکے تقول کی موت بندے کے لق ہے ہے        |
| ۳۱۵         | فلاسفه کے نزدیک موت کی دقسمیں ہیں                    |
| ۳۱۵         | فلاسفه کے نزدیک موت کے اسباب                         |
| 110         | (والحرام رزق)                                        |
| ۳n          | اٹا کرہ کے نزدیک حرام رزق ہے                         |
| <b>M</b> M  | اشاعرد کے نزدیک رزق کی تعریف                         |
| ۳۱۷         | معتزلد کے نزدیک حرام رزق نہیں ہے                     |
| <b>M</b> 12 | معتزله کے نزدیک رزق کی تعریف                         |
| <b>M</b> 12 | معتزله كى بيان كرده تعريف پراعتراض                   |
| ۳۱۸         | ہر شخص اپنی بوری روزی لے کررہے گا                    |
| 119         | (والله تعالى يُضلّ من يشاء ويهدى من يشاء)            |
| m19         | بدايت اوراضلال كي تفسير مين عنزله اوراشاعره كالنتلاف |
| mri         | بدايت كيعنى أصلاحي مين معتزله اور اشاعره كالختلاف    |
| ٣٣          | اشاعره كے نزديك الله للعبد الله يرواجب نبين ب        |
| rm          | اشاعره كالبيخ موقف پراستدلال                         |
| ۳۲۵         | معتزله كاقوى استدلال اورأس كاجواب                    |
| rm          | (عناب القبر)                                         |
| rry .       | عذابِ قبرے کیامرادہے؟                                |
| ٣٢٧         | محلِ عذاب و ثواب جسم ہے یاروح؟                       |
| <b>mr</b> ∠ | كافرول كاعذاب بمهى فتم نهيس مو گا                    |
| P72         | نیک مومن کوقبر میں عذاب نہیں ہوگا                    |

| 777                | نقذير كامفهوم كياب؟                                    |
|--------------------|--------------------------------------------------------|
| 71                 | كافر كفريس مجبور نہيں ہے                               |
| 27                 | معتزلد کے نزدیک اللہ تعالی برے افعال کاارادہ نہیں کرتا |
| TAM                | موقع اور محل کی مناسبت سے دو حکایتیں                   |
| ۲۸۲                | امرارادہ کواور نبی عدم ارادہ کومتلزم نہیں ہے           |
| ٢٨٧                | مئلة جرواختياريس بإع جانے والے مذاب                    |
| 714                | جریہ کے مذہب کے بطلان پر دلیلیں                        |
| 119                | جبريه كااعتراض اوراس كاجواب                            |
| 191                | خلق اور کسب کے در میان فرق                             |
| 191                | كب فبيح فتي خلق فبيح فتي نهي ہيں ہے                    |
| rgr                | (والاستطاعة مع الفعل)                                  |
| 190                | استطاعت كامعنى اورمحل نزاع كاتعتين                     |
| <b>19</b> ∠        | اشاعره كاستدلال                                        |
| <b>    -   -  </b> | معتزله كاستدلال                                        |
| r•r                | تكليف كادارومد اراستطاعت بمعنى سلامتى اسباب وآلات بهب  |
| m•h                | (ولا يكلف العبديما ليس في وُسعه)                       |
| ۳.۵                | فغل مالايطاق كى تىن قىمىي ېين                          |
| ۳٠٧ :              | معتزلد کے نزدیک تکلیف الابطاق جائز نہیں ہے             |
| m.4 -              | انثاعرہ کے نزدیک تکلیف مالابطاق جائزہے                 |
| r.A                | تكليف الايطاق كے عدم جواز پر معتزله كاستدلال           |
| m.9                | افعالِ متولّدات اور مباشر کی تشریح                     |
| ر ۱۰۱۰             | اشاعرہ کے نزدیک بندوں کے سارے افعال خواہ وہ            |
| 113                | متولّدات ہوں یامباشراللّٰہ تعالیٰ کی مخلوق ہیں         |
| m1+                | معتزلے نزدیک دونوں بندوں کی مخلوق ہیں                  |
| ۳11                | (والمقتول ميت بأجله)                                   |







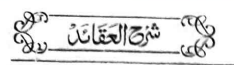
| 80-                                     | क्षेत्र कंट्रास्ट्रिकोर्ग |
|-----------------------------------------|---------------------------|
|                                         | (دارد)۱                   |
| 110000000000000000000000000000000000000 |                           |

|               | عن الإيمان)                                             |
|---------------|---------------------------------------------------------|
| ٣٣٩           | كون كون سے گناہ گناہ كبيرہ ہيں؟                         |
| <b>r0</b> +   | اال حق کے نزدیک مرتکب کمیرہ مومن ہے                     |
| <b>ro</b> •   | معتزلد کے نزدیک مرتکب بیرہ نہ مومن ہے نہ کافر           |
| 201           | خوارج کے نزدیک مرتکب صغیرہ اور کبیرہ دو نول کافر ہیں    |
| ror           | اہل حق کے دلائل                                         |
| ror           | معترّله كاستدلال ادراس كى ترديد                         |
| 202           | خوارج كااستدلال اوراس كى تردىيه                         |
| 209           | مشر کین کی مغفرت نہیں ہوگی                              |
| mı            | كفروشرك كے علاوہ اللہ تعالی جس كناه كوچاہے كا بخش دے گا |
| mı            | معزلد کے نزدیک گناہ کیرہ بغیر توب کے معاف نہیں ہوگا     |
|               | استدلال اور جواب                                        |
| mm            | گناه صغیره پر مزادینااورگناه کبیره کومعاف کردیناجائزے   |
| 244           | (الشفاعة ثابتة)                                         |
| 777           | الل كبائر كے حق ميں انبياے كرام اور نيك بندوں كى        |
| ( )<br>( )    | شفاعت قرآن وحديث ثابت ٢                                 |
| MZ            | معزلد کے نزدیک شفاعت رفع در جات کے لیے ہے               |
| mz            | الملِسنت كالمتدلال وجواب                                |
| 179           | معتزله كالمتدلال اورجواب                                |
| <b>74</b>     | مرتکبین کیرہ بمیشہ جہنم میں نہیں رہیں گے                |
| - <b>m</b> 2r | معتزلد کے نزدیک مرتکب کیرہ جو بغیر توبہ کے مرگیاہے      |
| ,<br>,        | ہیشہ جہم میں رے گا                                      |
| ٣٧٣           | (والإيمان هو التصديق بما جاء من عندالله)                |
| 740           | ائيان كامعنى كغوى                                       |
| TLL           | ایمانِ شرعی کی حقیقت                                    |
| TLL           | ایمانِ شرعی کے بارے میں پانچ مذاہب                      |
| ۳۸•           | محققین کمین کے زدیک ایمان تعدیق بالقلب کانام            |

| rra         | قبرین عراور نکیر کاسوال حق ہے                            |
|-------------|----------------------------------------------------------|
| <b>779</b>  | منكراور نكيري شكليس كيسي مول گي                          |
| 279         | قبرمس بجول سے سوال ہو گایانہیں                           |
| ۳.          | عذاب قبر، تنعیم قبراور سوال ِ عکر ونکیر کے برحق ہونے پر  |
|             | قرآن پاک سے استدلال                                      |
| mr          | بعض معتزله عذاب قبرك منكريي                              |
| ٣٣          | (والبعث حق)                                              |
| ساسلم       | بعث بعدالموت اور اجزام اصليه                             |
| rro         | حیات بعد المات قرآن پاک سے ثابت ہے                       |
| rro         | فلاسفه حیات بعدالمات اور حشر اجساد کے مظر ہیں            |
| rry         | اعادهٔ معدوم جائزے یانہیں؟                               |
| <b>rr</b> 2 | تنامخ کے کہتے ہیں؟                                       |
| ۳۳۸         | حیات بعدالمات تناسخ نہیں ہے                              |
| 22          | (والوزن حق)                                              |
| rra         | وزنِ اعمال قرآن واحادیث سے ثابت ہے                       |
| 2279        | معتزله وزن اعمال کے منکر ہیں۔ شبہات وجوابات              |
| ***         | بروزِ قیامت بندول کوان کے اعمال نامے دیے جائیں گے        |
| ٢           | معتزله حساب وكتاب كے منكرين                              |
| ۲۳۲         | حوضٍ كوشراوربل صراط برحق بين                             |
| ~~          | (والجنة حق والنار حق)                                    |
| mm          | فلاسفه جنت اورجہنم کے محکر ہیں                           |
| mun.        | فلاسفه كااستدلال اوراس كاجواب                            |
| rro         | جنت اور جہنم کی تخلیق ہو چکی ہے                          |
| rro         | معتزلد کے نزد کی جنت اور جہنم کی تخلیق ابھی نہیں ہوئی ہے |
| rm          | معتزله كاستدلال اوراس كى ترديد                           |
| ۳۳۸         | (والكبيرة لا تخرج العبد المومن                           |

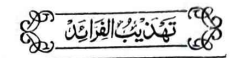




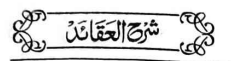


|      | The state of the s |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1    | ابلِ علم كاحضور شِلْقَالِيَّةِ كَيْ مِن نبوت پراستداال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سال  | حضور شُلْقًا فَيْ عَلَمُ النبيين بي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| MO   | خاتم النبيين كامعنى آخرالانبياب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ma   | دارالعادم دیوبند کے بانی کاعقیدہ ختم نبوت سے انکار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| M    | انبياك كرام كى تعداد كى بار يديس روايات يس اختلاف ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| m    | تعدادانبيا كوخاص عددمين محصور كرناغير مناسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| MIA  | انبيك كرام غيب كى خري دين والے مبلغ اور خر خواه موت ي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 719  | عصمت انبیاکی بحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| rrr  | حضور ﷺ الله الله سارے نبیول سے افضل ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| rrr  | (الملائكة عباد الله تعالى عاملون بأمرة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| rr   | فرشتوں کی حقیقت میں عقلا کے مابین اختلاف ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| rrm  | ملک، جن اور شیاطین میں فرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 444  | ابلیس فرشته نهیں تھا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| rra  | اردت ماروت كاواقعة مختقين كے نزديك ايك افسانه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| rro  | سحری تعلیم کفرنہیں ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| m    | آسانی کتابوں کو تعداد میں محصور نہ کیاجائے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 447  | نسخ كالغوى اور اصطلاحي معنى اور اقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| mr2  | (والمعراج لرسول الله عليه في اليقظة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۳۲۹  | حضور بالمالية كوبيدارى كے عالم من جسماني طور يرمعراج مولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 779  | اعتراضات اور جوابات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| mr   | (كرامات الاولياء حق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| mr   | ولى كى تعريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| m    | خوارق عادت افعال کی مختلف قسمیں ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| سهما | جواز كرامت اور وقوع كرامت پراستدلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ma   | گیاره مخصوص کرامتول کی قدرے تفصیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| MA   | معتزله كرامت اولياك منكرين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ma   | (وافضل البشر بعدنبيناً أبو بكر الصديق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ۲۸۰         | صوص مے تقین کے فرہب کی تائید                           |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| FAI         | رامیہ کے نزدیک ایمان اقرار باللسان کانامہے             |
| MAY         | راميه کې دليل                                          |
| MAM         | ممور محدثین معتزلہ اورشوافع کے نزدیک ایمان تصدیق       |
|             | بالقلب، اقرار باللسان اور عمل کے مجموعہ کانام ہے       |
| ٣٨٣         | اعمال ایمان کا جرنہیں ہیں                              |
| MAY         | ایمان کی اور زیادتی کو قبول نہیں کرتا                  |
| MAL         | ایمان کی زیادتی پر دلالت کرنے والی نصوص کامعنی         |
| <b>mq</b> • | قدرىيكے نزدىك ايمان معرفت كانام                        |
| 1191        | قدرىيك مذهب كى دلائل سے ترديد                          |
| rgr         | تصديق كي بي بون برايك اعتراض اور جواب                  |
| 790         | جمہور اہلِ سنت کے نزدیک ایمان اور اسلام مصداق          |
|             | کے اعتبارے ایک ہیں                                     |
| <b>19</b> 2 | ایمان ادر اسلام کے ایک ہونے براعتراض اور جواب          |
| 799         | "انا مومن ان شاء الله" كمني كے جواز اور عدم جواز       |
|             | میں علمامیں اختلاف ہے                                  |
| 4           | "انا مومن ان شاء الله""انا شاب ان شاء الله"            |
| 4 1         | ک طرح نہیں ہے                                          |
| ١٠٠١        | جواز استثناکی ایک توجیه                                |
| 4.4         | (وفي ارسال الرسل حكمة)                                 |
| r•0         | بندے دین اور دنیاوی معاملات میں انبیا کے محتاج ہیں     |
| <b>~</b> ◆∧ | انبیاے کرام کوخوارق عادت مجزات دیے جاتے ہیں            |
| M.V.        | معجزه دليلِ نبوت ہے                                    |
| M+          | بعثت کے اعتبارے حضرت آدم غِلالِمَلا فیہلے اور محد عربی |
|             | المُعْلَيْنِ الرِّي فِي بِينَ                          |
| MI+         | حضرت آدم غِلاِيَلاً كى نبوت بردليلين                   |
| MII.        | حضور شافتا الرفي كي نبوت يردليليس                      |
|             |                                                        |

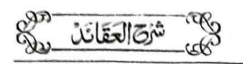




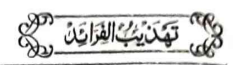


| MV     | يزيد خاندان بنواميه كالكب بدبخت انسان تفا                  |
|--------|------------------------------------------------------------|
| M44    | بدیر لعنت کے جواز اور عدم جواز میں علما کے مابین اختلاف ہے |
| Md     | بعض ائمہ کے نزدیک پزید ملعون ادر کافرہے                    |
| r2.    | عشره مبشره                                                 |
| r2r    | اہل سنت کے نزدیک مسح علی الخفین جائز ہے                    |
| r2r    | نبیز تمرے وضوکے جواز میں احناف سے منقول تین روایات         |
| m2m    | ولی انبیاے کرام کے درجہ تک نہیں پہنچ سکتا                  |
| ٣٧٣    | مرتبد نبوت مرتبدولایت سے افضل ہے                           |
| ٣٧٣    | بندہ جب تک کہ عاقل و بالغ ہواس سے ادامر و نواہی            |
|        | ساقط نہیں ہو کتے                                           |
| ۳۷     | نصوص كوجب تك كونى دليل قطعى نه موظامر يرمحول كياجائ        |
| r24    | نصوص کی تردید کفرہے                                        |
| 477    | معصیت کوحلال مجھنااور شریعت کامذاق اڑاناکفرہے              |
| r29    | الله کی رحمت سے ناامیدی اور اس کے عذاب سے بے               |
| V 12.7 | خونی گفر ہے                                                |
| MAI    | کائن کی غیبی خبروں کو سچ جاننا کفرہے                       |
| MAY    | معدوم اشاعرہ کے نزدیک شی نہیں ہے                           |
| ۳۸۲    | معتزلد کے نزدیک معددم ثی ہے                                |
| MAM    | الصالِ ثواب قرآن واحادیث سے ثابت ہے                        |
| ۳۸۳    | میت کاتیجہ، دسوال، چالیسوال اور بزرگول کے اعراس            |
| Fa.    | ایصالِ ثواب کی قبیل ہے ہیں                                 |
| ۳۸۵    | دعائين قبول ہوتی ہیں                                       |
| ۳۸۷    | قیامت کی نشانیاں برحق ہیں                                  |
| 419    | اجتهادی مسائل میں اخمالات                                  |
| P9+    | مجتهدے اجتهاد میں مجھی خطاموجاتی ہے                        |
| ۳۹۲    | انبيااور ملائكه كي تفضيل كامسئله                           |
|        |                                                            |

| المال | انبیاے کرام کے بعد سب سے افضل حفرت ابوبکر                            |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
|       | صرريق وخلينينة بين بهر حضرت فاروق أظلم وخلينية بهر                   |
|       | حضرت عثمان عنى وَنْ يَعْتُدُ يُكُر حضرت على وَنَا مُعَلَّدُ بِين     |
| rm    | خلافت وامامت کی مجھی یہی ترتیب ہے                                    |
| rm    | حضرت على مِنْ الْمُنْقِدُ كَى حضرت ابوبكر صديق مِنْ الْمُقَاتِدُ كَى |
| 1. 1. | بيعت مين تاخير کي وجوہات                                             |
| ٣٣٧   | شیعوں کے موقف کی تردید                                               |
| mr_   | بعض اکابر کے نزدیک روافض یہودونصاری سے بھی برے ہیں                   |
| MWV   | خلافت راشدہ کی مدت تیں سال ہے                                        |
| rai   | احکام اور صدودِ شرعیہ کے نفاذ کے لیے امام کاتقرر ضروری ہے            |
| rar   | امام کامنظرعام پررہناضروری ہے                                        |
| rar   | شیعوں کے نزدیک امام برحق حضور بڑالفائل کے بعد                        |
| - 1   | حضرت علی ہیں پھر آپ کی اولاد                                         |
| 200   | شيعول كى ايك شاخ اماميه كام وقف اوراس كى ترديد                       |
| ۳۵۳   | (ويكون من قريش ولا يجوز من غيرة)                                     |
| ۳۵۵   | الم كاقر شى مونا شرط بېڭى مونا شرط نېيى ب                            |
| ray - | خوارج اور بعض معتزلد کے نزدیک ام کاقرشی ہونا شرط نہیں ہے             |
| 202   | امام کامعصوم ہوناشرط نہیں ہے                                         |
| raz   | شیعوں کے نزدیک امام کامعصوم ہونا شرط ہے                              |
| ma9   | المام كالبين معاصرين سے افضل ہوناضرورى نہيں ہے                       |
| MI    | لام فسق وفجورے معزول نہیں ہوگا                                       |
| ML    | فاسق کو قاضی بناناجائز نہیں ہے                                       |
| Mr    | روایات نادرہ اور ظاہر الروایی کے کہتے ہیں؟                           |
| WAL   | ہرفائ وفاجر کے بیچیے نماز کے جائز ہونے کا کیامطلب ہے                 |
| w44   | (ويكفعن ذكر الصحابة الإبخير)                                         |
| LA4   | صحابه کرام کے فضائل قرآن واحادیث کی روشن میں                         |
| MZ    | صحابہ کرام کے مابین جنگیں اخلاص اور طلب حق پر مبنی تھیں              |
| MV    | حضرت امير معاويه كى رفعت وعظمت                                       |









.....(1).....

امام اہل سنت مجد دوین و ملت، سیری اعلیٰ حضرت امام احمد رضافاضل بریلوی کے نام جواحیا ہے سنت اور اینے تجدیدی کارناموں کی بدولت ہمیشہ زندہ اور تابندہ رہیں گے۔

....(r)

استاذِکریم بحرالعلوم حضرت علامه الحاج مفتی عبد المنان صاحب اظمی کے نام جودرس و تدریس، تصنیف و تالیف، فقہ وافتا، وعظو تبلیغ کے میدان پر نصف صدی ہے بھی زیادہ عرصے تک چھائے رہے اور نا قابل فراموش مثالی خدمات انجام دیں۔ (نور اللہ مرقدہ)

.....(r).....

اپنے شفیق مہربان والدین مرحومین کے نام جھوں نے مجھے حصولِ تعلیم کے لیے جامعہ اشرفیہ مبارک پورجانے کا حکم دیا جس کی بدولت میں آج اس خدمت کے لائق ہوا۔
(طاب الله شراهما وجعل الجنة مثواهما)



# عرض حال

"شرح عقائد " چھٹی صدی ہجری کی ابتدائی چند دہائیوں کے مشہور و معروف امام فاضل اجل خجم الملت والدین علام پھرنسفی کی تصنیف کردہ کتاب " العقائد النسفیه" کی ایک نہایت ہی جامع اور دقیق شرح ہے جسے اپنے وقت کے زبر دست متعلم اور مقل علام یعدالرین تفتازانی نے اپنے شاہ کارقلم سے تصنیف فرمایا ہے جے علم کلام میں ایک نمایاں مقام حاصل ہے۔

اس کتابی مقبولیت اور اہمیت کا واضح ثبوت میں ہے کہ ایک طویل عرصے سے بلاتخصیص مکتبۂ فکر درس نظامیہ میں میسال طور پر داخل نصاب ہے اس کتاب میں نہایت اختصار اور جامعیت کے ساتھ اسلامی معتقدات کوعقلی اور نقلی دلائل سے ثابت کیا گیا ہے اور ساتھ ہی ساتھ واسلامی معتقدات کوعقلی اور نقلی دلائل سے ثابت کیا گیا ہے اور ساتھ ہی ساتھ فلاسفہ، معتزلہ، جریہ، قدر ریہ، شیعہ، روافض، خوارج اور دیگر گر اواور باطل فرقوں کے اوہام و خیالات اور مذاہب کودل کل ساتھ بیش کرکے نہایت مدلل انداز میں ان کار دوابطال بھی کیا گیا ہے۔

بی کتاب صرف خوابیدہ صلاحیتوں کوہی بیدار نہیں کرتی بلکہ فکر ونظر میں جلا، مسائل کی تحقیق، قوتِ استدلال، خصم کے دلائل وبراہین کار دوابطال اور نقض ومعارضہ میں بے حدمعاون اور مدد گارہے۔

آئے ہے درسال بیلے جب اس کی تذریس کی ذمد داری میرے سرآئی تو یجھے اس کی جامعیت کا پیچے طور پر اندازہ ہوا اور سے محصوص ہوا کہ اس کی عبار توں کا حل کر ناموا نی اور مطالب، بالہ وباعلیہ کا بجھنانہا ہے۔ دخوار کام ہے۔ چند سال پڑھانے کے بعد ججھے خوق نے اکسانا شروع کیا کہ میں سلیس اردوزبان میں اختصار کے ساتھ آسان لب و لیجے میں اس کی شرح تحریر کروں لیکن لیٹی بی بینائی اور علی کم مایکی کی وجہ ہے اس کی جمارت نہیں کر سائے۔ پھر چند سال تک پڑھانے کے بعد شرح عقائد کی جگہ پر ملاحسن پڑھانے اور اس کی تائید ہے جیسے پڑھا تا پڑھا تا ہوئے۔ ہوئے اس کی شرح کر آیا گیکن اب کی بار میں نے ہمت نہیں ہاری جیسے جیسے پڑھا تا ہوئے ہوئے ہوئے اس اس اس کے ساتھ آسان کی تائید ہے تھا تھی تھا تھی تھی ہوئے ہوئے گئی۔ اس اس اس میں تعریب کر اللہ جو اس کے نام سے زبو طبح سے مرصح ہوگر پہلی بار منظرهام پر آئی اور وجرے دھرے دارس میں پھیلی چلی تی ۔ اس تو نیو طبح سے مرصح ہوگر پہلی بار منظرهام پر آئی اور وجرے دھرے دارس میں پھیلی چلی تی اس کی شرح کر ڈالا جو اس تائی اور طلبہ نے اسے نظر استحسان سے دکھا اور کتاب کو بے صد مقبولیت حاصل ہوئی۔ اس کا پہلا ایڈ بیشن و بھیے تھی و بھیے تھے تھی و بھیے تھے تھی اور کھیے تھی ہوئے کہا وہ کہا وہ کہا وہ کہا وہ کہا وہ کہا وہ کہا ہوئی۔ اس کا پہلا ایڈ بیشن و بھیے تھی اور کھی تائید اور فطل وہر می کہا ہوئی۔ اس کا وہر سال گزشتہ اس کا مرب کے بھی خوار سے کہا ہوئی۔ اس کا ایک کھی جس نے اس کام کو جو تھی کہا وہ اور کی اس کی میں ہوئی۔ اس کا ایک کھی جس نے اس کام کی کے وہ تو تھی میں اور اللہ کافن کی ممل شرح کر خوال ۔ کے بعد جودوقت بچتا ہے اس کام کی موثر پر شامل صال رہا اور صوف چھیا وہ اور چندا یام کی قبیل مدت میں شرح عقائد کی محمل شرح کر ڈائی ۔ اس کتاب کی افاد ہے کا گئی کی ادر کے انگر کے اندازہ تواں وقت ہوئی تھی وقت کر دیا ہوئی۔ اس کا تا ہوئی اور طلبہ کے ہاتھوں میں اس کتاب کی افاد ہے کا گئی کا ذائد کافن کی دور میں موثر پر شامل صال رہا اور صوف چھیا کہ دور سے باد قادر اساندہ کی میں دور کے انگر کی ان کی دور کے ان موسل کے موسل میں موثر پر شامل صال رہا اور صوف چھی ہوئی کی میں کی میں کی میں کے انسان کی موسل کی موسل کی میں کے انسان کی موسل کی میں کی میں کی موسل کے دور کے انسان کی موسل کی تائید کی میں کی موسل کی کی کی میں کی موسل کی موسل کی کھوں میں کی کی

پہنچگی۔ لیکن سردست مجھے یہ کہنے میں کوئی تردد نہیں ہے کہ میں نے اپنی دانست میں اس کی عبار توں کے حل کرنے میں کوئی کسر
باتی نہیں رکھی ہے۔ وقیق سے وقیق مسائل کو بھی مثالوں کی روشنی میں آسان لب و لہجے میں طلبہ کے ذبن میں اتار نے کی پوری
کوشش کی ہے اور اس شکل کتاب کو آسان بنانے میں کوئی دقیقہ فروگزاشت نہیں کیا ہے۔ لیکن اس کے باوجود مجھے یہ کہنے میں عار
نہیں ہے کہ اس کے لب ور خسار کو سنوار نے نوک و بلک درست کرنے اور اس کی زلف برہم کی مشاطق میں پچھ کسر ضرور رہ گئ ہوگی۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس کی عبار توں کی تشریح و توضیح میں بھی کی رہ گئی ہو۔ لہذا اسائذہ، علما، فضلا اور احباب سے مخلصانہ
گزارش ہے کہ اگرایسا کچھ ہو تو از راہ عاطفت پہلی فرصت میں کرم فرمائی کی جائے اور ایسی جگہوں کی نشاندہی ضرور کی جائے تاکہ آئکدہ
المیڈیشن میں اس کی تھیچے کر لی جائے۔

اس مقام پرصاحب نبراس صفرت العلام حافظ مجرعبدالعزیز قدس سرفا کوجول جانانا حق شاسی ہوگی جن کی کتاب نبراس کو میں نے خصوصیت کے ساتھ اپنی شرح کا ماخذ بنایا ہے، حقیقت یہ ہے کہ یہ شرح عقائد کی ایک ایسی عربی شرح ہے جے بیشتر شار صین اور حاشیہ نگاروں نے لپنی شروحات اور حواثی کا مآخذ بنایا ہے حضرت موصوف مسر ۱۳۲۸ سال کی مختصر عمر میں ہی جوابر رحمت میں پہنچ گئے لیکن اس قلیل مدت میں ہی آپ نے مختلف علوم وفنون میں ایسی دقیع کتابیں تصنیف کیں جنعیں ماخذاور مراجع کا در جہ حاصل ہے۔ اور تحقیق اور کو روان گاہ میں اپنے اشہب قلم سے وہ نقوش جھوڑ سے ہیں جواہل تحقیق کے لیے شعل راہ ہیں۔ معقول موفق حسل میں استاذ محترم حضرت علامہ الحاج عبدالشکور صاحب قبلہ شنخ الحدیث جامعہ اشرفیہ مبارک بور اور جامع معقول موفق حضرت علامہ فتی شبیر حسن صاحب رضوی شنخ الحدیث الجامعۃ الاسلامیہ رونائی کا بھی صمیم قلب سے شکر گزار ہوں معقول موفق حسلہ افزائی کی اور انتہائی مصروفیت کے باوجود کتاب کو طاحظہ فرما یا اور تقریفات سے نواز کرکتاب کی طباعت میں قدرے تعاون فرما کی طباعت میں قدرے تعاون فرما کی اور انتہائی مصروفیت کے باوجود کتاب کو طاحظہ فرما یا اور انقر میں اضافہ فرما یا اور ان معاونین کا بھی شکریہ ادا کروں گا جنھوں نے اپنے مرحومین کے الیصالِ تواب کے لیے کتاب کی طباعت میں قدرے تعاون فرما کی کیا کیں تعلیف کیں است میں خواب کی ان میں تعلیف کی ۔

اخیر میں محب مخلص دارالعلوم عربیہ اشرفیہ ضیاء العلوم خیر آباد کے مؤقر استاذ مولانا اظہار احمد مصباحی کا بھی مشکور ہوں جفوں نے یکسوئی کے ساتھ کتاب کی تھیجے اور پروف ریڈنگ میں اپنافیمتی وقت صرف کیا، چلتے چلتے دارالعلوم کے ہونہار اور عزیز طلبہ اشرف نہال خیر آباد، ساجد رضاکٹیہار، محمد نبیل احمد کٹیہار، ذیشان احمد خیر آباد کا بھی تذکرہ ضرور کروں گا جھوں نے لکھے ہوئے مسودے کی تبیین میں بے پناہ محنت کی بالخصوص عزیزی اشرف نہال سلمہ خیر آباد اول دن سے ہی میرے ساتھ سائے کی طرح کی تبیین میں بے پناہ محنت کی بالخصوص عزیزی اشرف نہال سلمہ خیر آباد اول دن سے ہی میرے ساتھ سائے کی طرح کی تبیین میں بے پناہ محنت کی بالخصوص عزیزی اشرف نہال سلمہ خیر آباد اول دن سے ہی میرے ساتھ سائے کی طرح کی تبیین میرے دست و بازد ہے رہے کھا اور طلبہ نے بھی کسی نہ کسی جہت سے ہاتھ بٹایا ہے ، اللہ تعالی سب کو جزائے خیر عطافرہا کے اور اس کا مقبل کو مزید خدمت دین کی توفیق عطافرہا کے اور اس دین خدمت کو میرے اور میرے والدین مرحومین کے لیے ذریعۂ نجات بنائے۔
خدمت کو میرے اور میرے والدین مرحومین کے لیے ذریعۂ نجات بنائے۔

بدرالدى الرضوى المصباحى خادم التدريس دارالدى الرضوى المصباحى خادم التدريس دارالعلوم عربيه الشرفيه ضياء العلوم خير آباد متو (يولي)

Mob:-9415291341



# تقريظ جليل

#### متاز العلما محدث جليل استاذ الاساتذه حضرت علامه عبد الشكور صاحب قبله شيخ الحديث الجامعة الاشرفيه، مبارك بور، أظم گڑھ

نحمدة ونصلى على رسوله إلكريم وعلى آله واصحابه اجمعين

علامہ سعد الدین نقتازانی بھالفے (متونی اور میں معامین علامیں ایک منفرد اور ممتاز حیثیت کے مالک ہیں۔ علوم عقلیہ و تقلیہ میں آپ کا پایہ کافی بلند ہے۔ علامہ کفوی کے بقول "میرسید شریف جرجانی تصنیف و تالیف میں علامہ سعد الدین نقتازانی کے دریائے تحقیق میں غوطہ زن ہوکران کے علمی افادات سے موتیاں نکا لتے تحقی"۔ آپ کی علمی مہارت اور فنی حذاقت کی ایک روشن دلیل ہے ہے کہ آپ کی تصنیف کردہ کئ کتابیں دینی مدارس کے مروجہ نصاب میں ایک طویل عرصے سے داخل درس ہیں، جن میں میں میں کہ کام میں گئی آپ کی شاہ کار تصنیف شرح عقائد بھی داخل ہے ، جس میں اسلامی معتقدات کو عقلی اور قبلی دلیوں سے ثابت کیا گیا ہے۔

شرح عقائدگی اہمیت و معنویت اور اس کے بعض اوق اور شکل مباحث کے پیش نظر عربی اور اردو زبان میں اس کی معتدہ شرح سلک گئی ہیں "تہذیب الفرائد شرح اردو شرح العقائد" بھی اس سلط کی ایک کڑی ہے جے عزیز القدر مولانا بدر الدجی مصباحی نے بڑی عرق ریزی اور محنت و مشقت سے لکھا ہے۔ متعدّد مقامات ہے ہم نے کتاب کود کی ااور جو بچھ بھی دیکھا اسے عمدہ اور مفید پایا مغلق عبارات کی تشریح علمی اسلوب میں گئی ہے اور مشکل مسائل کی بڑی عالم انہ تفہیم کی گئی ہے۔ کتاب کو مفید اور آسان بنانے کی بھر یور کوشش کی گئی ہے۔ کتاب کو مفید اور آسان بنانے کی بھر یور کوشش کی گئی ہے۔

مولانابدر الدجی مصباحی زید مجدهٔ ہمارے جامعہ انٹرفیہ کے قابل فخر تلامذہ میں سے ہیں۔ درس و تدریس کے میدان میں کافی تجربہ رکھتے ہیں اور کافی لیافت وصلاحیت کے مالک ہیں۔ اس سے تہلے " توضیحات احسن" کے نام سے ملاحسن کی ایک کامیاب شرح لکھ کے ہیں۔

اس دینی وعلمی کاوش پرہم مولاناکومیم قلب ہے مبارک بادپیش کرتے ہیں اور دعاکرتے ہیں کہ اللہ تبارک و تعالی آپ کو صحت وسلامتی ہے رکھے اور زیادے زیادہ خدمت دین اور خدمت علم کی توفیق بخشے اور اس کتاب کواہلِ علم کے در میان مقبول بنا ہے۔ آمین ربحاہ النبی الامین الکریم علیہ و علی آلہ افضل الصلوٰۃ و اکمل التسلیم.

عمد الشکورٹی عنہ

ع**بدالشكورفی عنه** ۳مرجمادیالاولی ۱۳۳۵ھ الجامعة الاشرفیه،مبارک بور،اعظاگڑھ



# تقريظ جليل

جامع معقول ومنقول حبرالعلوم والفنون حفرت علامه مفتی شبیر حسن صاحب رضوی شیخ الحدیث الجامعة الاسلامیه روناهی ،فیض آباد، یو بی

> بسم الله الرحمٰن الرحيم نحمده و نصلي و نسلم على رسوله الكريم

اما بعد! "شرح عقائد" عقائد نسفیه کی ایک نهایت بی دقیق جامع اور معیاری شرح ہے۔ تقریباً آدھی کتاب عقولات مشمل ہے۔ حضرات علمات کرام اور طلبه عظام اس سے بخوبی واقف ہیں علم کلام میں یہی ایک کتاب درس نظامیہ کے نصاب میں واخل رہ گئی ہے۔

پیش نظرکتاب " تہذیب الفرائد" اردو زبان میں اس کی ایک نہایت ہی اہم اور معیاری شرح ہے۔ اپنول کے قلم سے ککھی ٹی شرح عقائد کی کوئی اردو شرح اب تک فقیر کی نظر سے نہیں گزری۔ محب گرامی حضرت مولانا بدر الدجی الرضوی المصباتی صدر المدرسین دار العلوم عربیا شرفیہ ضیاء العلوم، خیر آباد نے یہ عظیم کارنامہ انجام دے کر طلبہ علوم اسلامیہ پراحسان عظیم فرمایا ہے۔ فقیر نے اس کتاب کے ابتدائی کچھ جھے بنظر غائر دیکھے، بہت ہی اہم معلومات پرشتمل پایا۔ شکوک وشبہات کودفع کرتے ہوئے مباحث کی تصریحات و توضیحات بہت عمدہ اور حسین پیراے میں فرمایا ہے، نہ توایجاز ہے اور نہ ہی اطناب ہے۔ در حقیقت بیکتاب المل علم اور اصحاب ذوق کے لیے ایک قیمتی سرمایہ اور اہم معلومات پرشتمل ایک علمی خزانہ ہے۔ در حقیقت بیکتاب المل علم اور اصحاب ذوق کے لیے ایک قیمتی سرمایہ اور اہم معلومات پرشتمل ایک علمی خزانہ ہے۔

اس سے پہلے مولاناموصوف زیدت عنایتہ کی کتاب "توضیحات احسن" شرح اردو ملاحسن منظرعام پر آچکی ہے اور علمااور طلبہ میں مقبولیت بین العلماوطلبہ سے سر فراز فرمائے طلبہ میں مقبولیت بین العلماوطلبہ سے سر فراز فرمائے اور انھیں مزید خدمت دینیہ کی توفیق رفیق عطافرمائے اور اسے ان کے لیے دارین کی برکتوں کاسبب اور ذریعہ نجات بنائے۔ آمین۔

بجاه حبيبه الكريم صلى الله تعالى عليه وسلم فقط مختاج وعا شبيرسن رضوى الجامعة الاسلاميه قصبه رونابي شلع فيض آباد، يوني



# صاحب عقائد نسفي نجم الملة والدين امام الهام علامه عمر سفى

#### بقلم:مولانااظهاراحمد مصباحي،استاذ دارالعلوم عربيه اشرفيه ضياءالعلوم، خير آباد، مـُو

آپ کی کنیت ابوحفص ہے اور نام ونسب ہیہے: "عمر بن محر بن احمد بن اساعیل بن محمد بن لقمان نسفی ترکستان کے شہر "نسف" میں جے "فخشب" بھی کہا جاتا ہے المسماھ میں آپ کی ولادت ہوئی آپ اپنے زمانے کے امام، فاضلِ اجل، اصولی، متعلم، ادیب اور زبر دست محدث اور مفسر بھی تھے اور مشہور ائمہ حفاظ میں سے تھے علم لغت نحوو صرف پر بھی آپ کو کمال اور دسترس حاصل تھی اور فقہ پر بھی کامل عبور رکھتے تھے۔

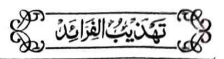
آپ نے وقت کے منتخب و حید عصر اساتذہ اور مشائخ سے تعلیم حاصل کی فقہ کی تعلیم بالخصوص ابوالیسرمحمد بن محمد بن عبد الکریم بن مولی متوفیٰ ۳۹۳ ھ سے حاصل کی۔

آپ عوام و خواص میں کیسال مقبول تھے آپ کی درس گاہ علم وفن سے صرف انسان ہی نہیں اجنّہ بھی اکتساب فیفن کرتے تھے اس لئے آپ کومفتی الثقلین بھی کہا جاتا ہے وقت کے جلیل القدر علا، ائمہ اورفقہا آپ کے فتاویٰ پر بغیر کسی تردد کے مہر تقید بق ثبت کرتے تھے۔

نقه وتفیر تاریخ وسیراور دیگرعلوم و فنون میں آپ نے تقریباایک سوکی تعداد میں نہایت وقیع مبسوط اور مستند کتابیں تصنیف فرمائیں۔آپ کی تصانیف میں "التیسیر فی علم التفسیر "کوفن تفیر کی کتابوں میں خصوصی مقام حاصل ہے جس کا تاریخ میں آپ کی بے نظیر کتاب مانی جاتی ہے۔ جو بیں خخیم شارتفیر کی کتب مبسوط میں ہوتا ہے: "قند فی علماء سمر قند" علم تاریخ میں آپ کی بے نظیر کتاب مانی جاتی ہی وقیع جلدوں میں سکڑوں صفحات پر پھیلی ہوئی ہے۔ "الأشعار بالمختار من الاشعار" بھی آپ کی ایک نہایت ہی وقیع تصنیف ہے، یہ بھی چو بیں خخیم جلدوں میں بتائی جاتی ہے۔ آپ کی ایک کتاب "المنظومة "بھی ہے جو علم فقه میں ظلم کی گئی پہلی کتاب ہیں کہ وقت کے نابغہ کتاب ہیں کہ وقت کے نابغہ کتاب ہیں کہ وقت کے نابغہ روزگار علما نے اس پر حواثی اور شروحات کھیں۔ جن میں علام سعد الدین فتازانی علیہ الرحمۃ والرضوان کی شرح عقائدا کے طویل علاصے سے درس نظامیہ میں داخل نصاب ہے اور علم کلام میں ایک نہایت ہی دقی اور جامع کتاب ہے۔

بعض علامثلاً محر بن عبد الباقی زر قانی ماکلی نے المو اهب اللدنیة کی شرح میں خصائص امتِ محمد یہ کی بحث میں تحریر کیا ہے کہ عقائد نسفی جس کی شرح علامہ سعد الدین تفتازانی نے تحریر کی ہے وہ علامہ عمر نسفی کی تصنیف نہیں ہے بلکہ وہ ابو الفضل محمد بن محمد بن محمد جو برہان حنفی نسفی کے نام سے مشہور ہیں ان کی تصنیفات سے ہے۔





لیکن صاحب کشف الطنون فرماتے ہیں کہ عقائد نسفی شیخ ابو حفص عمر نسفی کی ہی تصنیفات ہے ہے۔ آپ کے قول کی تائید صاحب شرح عقائد میں تحریر فرمایا ہے۔ تائید صاحب شرح عقائد میں تحریر فرمایا ہے۔ "وان المختصر المسمی بالعقائد للامام الهمام قدوۃ علماء الاسلام نجم الملة والدین عمر نسفی اعلیٰ الله در جته فی دار السلام."

آپنهایت بی ذبین طباع اور حاضر دماغ بھی تھے ملاعلی قاری نے آپ سے منسوب ایک علمی لطیفہ نقل فرمایا ہے۔

آپ مکۃ الممکرمہ تشریف لے گئے اتفاق سے ان دنوں وہاں پرصاحب کشاف علامہ زمحشری بھی موجود تھے علامہ عمر نسفی
ان سے ملئے ان کی قیام گاہ پر پہنچے اور درواز ہے پر دستک دی زمخشری نے اندر سے بوچھا"من بالباب" درواز ہے پر کون ہے؟

آپ نے جواب دیا" عمر" زمخشری نے کہا"انصر ف"منصرف ہوجا۔ یعنی واپس جا، آپ نے فرمایا "عمر لاینصر ف"عمر منصرف نہیں ہوتا۔ زمخشری نے جواب دیا:"اذان کو صرف" جب نکرہ بنادیاجا تا ہے تومنصرف ہوجا تاہے۔

ورخت اپنے پھل سے پہچاناجا تا ہے اساتذہ اپنے معنوی فرزندوں سے جانے جاتے ہیں اس روسے آپ پر نظر ڈالیے توصاحب ہدایہ جیسی ہتیاں آپ کے تلامذہ میں داخل ہیں جنھیں ولایت علم فضل پر کشور کشائی کا ملکہ حاصل تھا۔

تقریبًا ۷۷ سال تک آسان علم فضل پردین وملت کابیروش ستارہ پوری آب و تاب کے ساتھ جیکتااور دمکتارہا۔ کیکن پنج شنبہ کی رات ماہ جمادی الاول ۷۳۷ھ میں سمر قند کے افق میں اجانک غروب ہوگیا۔ فقیہ والا قدر اور مقبول عصر سے آپ کی تاریخ وصال نکلتی ہے۔

بعدِ وصال کسی نے آپ کوخواب میں دیکھا تو بو ہھاکہ قبر میں منکر نکیر کے سوالات کامر حلہ کیے طے ہوا تو آپ نے فرمایا کہ حق تعالی نے میری روح لوٹائی اور منکر نکیر نے سوالات کیے تومیں نے ان سے کہاکہ تمھارے سوالات کے جوابات میں نظم میں دوں یا نثر میں توانھوں نے کہانظم میں تومیں نے کہا:

> ونبیی محمد مصطفاه اسأل الله عفوه و عصطاه

ربی الله لا الــه ســواه ودینی الاسلام و فعلی زمیم





## شارح عقائد نسفی علامه سعدالدین مسعود بن عرتفتازانی (۱۲)ه-۷۹۱ه)

#### مولانامحدساجدرضامصباحي ،استاذ جامعه صدية بصيهوند شريف ضلع اوريايوني

شرع عقائد نسفی کے مصنف حضرت علامہ سعد الدین نقتازانی (۱۲ کھ – ۱۹ کھ) عبقری شخصیت کے حال ،اصول و فروئ کے شاور ،نحو صرف ، معانی و بیان اور حکمت و فلسفہ کے امام تھے۔ ماہ صفر ۱۲ کھ میں خراسان کے شہر نقتازان میں پیدا ہوئے۔

میوخ واسما تغرف آپ کی تعلیم کے ابتدائی دور میں حضرت علامہ عضد الدین ایجی ڈالٹی نفتی کی درس گاہ کا شہرہ تھا،
مختلف علوم و فنون کی تحصیل کے لیے طلبہ آپ کی بارگاہ میں حاضر ہواکرتے تھے حضرت علامہ سعد الدین نقتازانی بھی آپ کے حلقہ درس میں حاضر ہوئے ، طالب علمی کے ابتدائی دور میں علامہ نقتازانی نہایت کند ذہن تھے ،آپ ایے ہم درس طلبہ میں صفحہ درس میں حاضر ہوئے ، طالب علمی کے ابتدائی دور میں علامہ نقتازانی نہایت کند ذہن تھے بلکہ مسلسل محت و مشقت سب سے غبی اور کمزور مجھے جاتے تھے ،لیکن آپ اپنی ذہنی کمزوری اور غباوت سے مابویں نہیں تھے بلکہ مسلسل محت و مشقت کے ساتھ تھے بلکہ مسلسل محت و مشقت کے ساتھ تھے بلکہ مسلسل محت و مشال کے آسمان پر آفتاب و ماہتاب بن کر جگم گانے لگا۔ شذرات الذہب میں اس واقع کی قصیل اس طرح بیان کی گئی ہے۔

ایک دن علام تفتان آن تنہائی میں مصروف مطالعہ تھے، ای در میان آپ کے جرے میں ایک اجبی شخص داخل ہوئے اور کہا: سعد الدین اٹھو، چلو سرو تفریج گریں۔ آپ نے فرمایا: میں سیرو تفریج کے لیے نہیں پیداکیا گیا۔ میں مسلسل مطالعہ اور چیم جد وجہد کے باوجود اپنے اسباق کو بھے نہیں پا ا، اگر میں سیر و تفریج کرنے لگوں تو کیا حال ہوگا؟ دوبارہ پھر وہی شخص دارد ہوئے اور تیرو تفریج کے لیے ہوئے اور آپ سے سیر کے لیے چلنے کو کہا، آپ نے وہی جواب دیا۔ تیسری بار پھر وہی اجبی حاضر ہوئے اور سیرو تفریح کے لیے کہا تو آپ نارض ہوگئے اور فرمایا: تم کوئی احتی معلوم ہوتے ہو، میں نے تم سے کہ دیا کہ میں سیرو تفریح کے لیے نہیں پیدا کیا گیا، آپ اور سیول اللہ بھی تعلیم کیا گیا، آپ کو دیا ہوئے اور خوالی قدم تو اس اجبی شخص نے کہا: آپ کو رسول اللہ بھی تعلیم کیا اور اس اللہ بھی تعلیم کیا ہوئے وہی جھنٹ میں ایک مقام پر بینچے ، یہاں رسول اللہ بھی تعلیم نہیں تھی کے ساتھ تصریف فرما تھے ۔ علامہ نقتاز انی کو دیکھ کر سرکار نے تبہم فرمایا اور ارشاد فرمایا: میں نے شمیں بار بار بلایا کیکن تم نہیں کے ساتھ تشویف فرما تھے ۔ علامہ نقتاز انی کو دیکھ کر سرکار نے تبہم فرمایا اور ارشاد فرمایا: میں نے اس نے تمیمیں بار بار بلایا کیکن تم نہیں جانے تھی علم نہیں تھا کہ آپ جمھے یاد فرما رہے ہیں، آپ خوب کے ساتھ تبیں میں غبادت ذہمی کا شیال مورات کی حسب میں نے ان سے عذر کیا۔ سرکار بھی تھی نے اور شاد فرمایا: اپنا می میں می خوب نے دیں کی میاں کی دیا تھی تاز انی درس گاہ میں حاضر ہوئے تو کو دہ تو د نصرت کی بیثار میں ساتھ و دانی ہوئے کا تھی میں دیا دو سرے دن جب علامہ نقتاز انی درس گاہ میں حاضر ہوئے تو

دوران درس متعدّد غیر معمولی سوالات کر ڈالے، رفقائے درس نے سمجھاکہ میعمولی سوالات ہیں، کیوں کہ وہ علامیّفتازانی کے معیار ذہن سے واقف تھے۔لیکن جب علامۃ صدالدین ایجی نے ان سوالات کوسنا تورو پڑے اور نرمایا کہ تمھاری کیفیت مجھے معلوم ہوگئ ہے، تم جو کل تھے آج وہ نہیں ہو، پھرا پن جگہ سے اٹھے اور علامہ کوا پن جگہ بٹھایا۔

یہ پہلی درس گاہ تھی جہال سے علام تفتازانی نے متعدّ دعلوم وفنون میں دسترس حاصل کی ،اس کے علاوہ آپ نے حضرت علامہ ضیاء الدین عبداللہ بن سعد اللہ بن محمد بن عثمان القزوینی، علامہ قطب الدین بن محمد الرازی، علامہ احمد بن عبدالوہاب الوقوصی کے خِرمنِ علم وفضل سے بھی خوشہ چینی کی۔

ملاً فرہ: علامہ سعد الدین تفتازانی (۱۲ سے ۱۹ سے ۱۹ سے کفنل و کمال کا جب چہار جانب شہرہ ہوا توطالبان علوم نبویہ کے قافلے مختلف بلاد وامصارے آپ کی درس گاہ میں کشال کشال آنے لگے۔ آپ کے چشمہ کم وفضل سے بے شار تشنگان علوم وفنون نے سیرانی حاصل کی اور علوم وفنون کے درشہوار بن کر چکے ، بطور نمونہ چندنام یہال ذکر کیے جاتے ہیں:

(۱) علام جسام الدین علی بن محمد ایبوردی (۲) بر بان الدین خیدر بن محمد ابراہیم شیرازی (۳) علاء الدین ابوالحسن علی بن مصلح الدین موئی بن ابراہیم رومی (۴) بوسف جمال الدین طاح ہروی شافعی (۵) فتح الله بن عبدالله شروانی (۲) علاء الدین محمد بن ابراہیم ابوالحس روی خفی رفاعی (۸) علاء الدین بن علی القو جمصاری مسلم میں بن محمد بن محمد بن محمد بن المی کی ہمہ جہت علمی شخصیت کا اندازہ متعدّد علوم فنون برشمل آپ کی شاہکار تصانیف ہے بھی لگایا جاسکتا ہے۔ علامہ تفتازانی کی تصانیف کا ایک خاص پہلویہ ہے کہ انھیں ہر زمانے میں اہل علم و دانش نے قبولیت کی نگاہ سے دیکھا اور در سگاہوں میں تدریس کے لیے ان کا انتخاب کیا۔ ذیل کے سطور میں ہم آپ کی چند معروف تصانیف کے اساذکر کرتے ہیں۔

(۱) شرح العضد (۲) شرح التلخيص (مطول) (۳) التلويح في شرح التنقيح (٤) شرح العقائد النسفيه (٥) الارشاد في النحو (٦) تهذيب المنطق والكلام (٧) حاشية الكشاف (٨) شرح الرسالة الشمسيه (٩) شرح تنقيح (١٠) مقاصد الكلام (١١) شرح تلخيص المفتاح [مختصر] (١٢) شرح الكشاف.

شرح عقائد سفی: علامه سعد الدین نفتازانی کی مقبول ترین تصنیف اورعلم کلام کی مقبول و معتدکتاب ہے، جس میں انھوں نے خاص طور سے اہل سنت و دیگر فرق باطله کے مابین اختلافی مسائل کو موضوع بحث بنایا ہے، اور نا قابل تر دید دلائل سنت کے معتقدات کو ثابت کر کے فرق باطله کے گمراہ کن نظریات کی تر دید بلیغ فرمائی ہے شرح عقائد کی قبولیت عام کا اندازہ اس سے دگایا جا سکتا ہے کہ اپنے اپنے زمانے کے کبار علما نے اس کی بیس سے زائد شروح اوردواشی تحریر کیے، علامه جلال الدین سیوطی اور ملاعلی قاری نے شرح عقائد میں زیرائتدلال احادیث کی تخریج کی۔

وفات: علامة عدالدين نفتازانى كى وفات هي خرين قول كے مطابق ٢/محرم الحرام ١٩ كھ دوشنبه كے دن ہوئى۔ مصادرومراقع: (١) - الفوائد البهية في تراجم الحنفيه، (٢) - مقدمه ابن خلدون (٣) -النبراس (٤) - كشف الظنون عن اسامى الكتب والفنون (٥) الدر الكامنة في اعيان المأة الثامنة.



# صاحب تهذیب الفرائد مولا نابدر الدجیٰ الرضوی المصباحی

(خودنوشت)

خلیل آباد ہے ۴۴ رکلومیٹر کے فاصلہ پر شال کی طرف بوڑھی رایتی ندی کے کنارے ایک گاؤں مہندو پار آباد ہے وہیں پر ۱۹۲۲ء ۱۹۲۵ء کے در میانی ماہ وسال کی کسی تاریخ میں ایک متوسط دین دار گھرانے میں میری پیدائش ہوئی۔

نام ونسب: -بررالد بی الرضوی المصباحی ابن الحاج عبد الجمید ابن الحاج دین جمد ابن شهور احمد ابن سدلی (سیدعلی یا سعدعلی) والد صاحب متوفی ۵ / اپریل ۲۰۱۲ء بروز جمعرات سادگی بهند طبیعت کے ایک نهایت ہی محنتی اور جفائش آدمی شھے۔ ایام طفولیت میں ہی مال کے سائے سے محروم ہوجانے کی بنا پر سوتیلی مال کی کرم فرمائیوں سے نہایت صبر آزما حالات سے دوچار رہے۔ دوسروں کے گھروں میں مزدوری پر کر گھر (کپڑا بننے کا کار خانہ) چلاتے تھے۔ اللہ تعالی کی رحمت پر بھروسہ کرتے ہوئے کسب معاش میں پوری دلجمعی کے ساتھ لگے رہے۔ اللہ نے نفتل فرمایا پھر اپنی حلال کمائی کی برکت سے گاؤں کی شالی سمت میں ایک سنسان اور غیر آباد جگہ پر دہائش کے لیے ایک قطعت اراضی خریدی اور دو کمرے اور ایک برآمدے پر شمشل ایک چھوٹا ساآشیانہ بنایا آخیس ایام میں سدھارت نگر میں واقع ' بہھٹیال'' نام کے ایک سیدھی کا این میں ایک برآمدے پر شمشل ایک جھوٹا ساآشیانہ بنایا آخیس ایام میں سدھارت نگر میں واقع ' بہھٹیال'' نام کے ایک سیدھی کا کوئی میں اپنی رفیقۂ سفر حیات کا انتخاب کرتے ہوئے شادی بھی والدہ مرحومہ متوفیہ ۱۵ اگست ۲۰۰۵ء بھی سادہ طبیعت کی ایک سیدھی سادی نیک رہیں۔ والدین کر بمین کی شانہ روز مسائی سے معاثی حالات میں بتدر بیک سدھار ہوتا گیا۔

تعلیم و تربیت: -ابتدائی تعلیم گھرسے متصل دارالعلوم عزیز بیدائل سنت شمس العلوم سے حاصل کی پھر فارسی اور ابتدائی عربی، نحوو صرف کی کتابیں گاؤں سے جانب مغرب تین کلومیٹر کے فاصلے پرواقع دارالعلوم احمد بیہ معرائ العلوم دھرم سکھوابازار میں مولانا کلی احمد بسک عزیزی اور دیگر اساتذہ سے پڑھیں اسی دوران بذر لید کم مقرب شہزاد ہا علی حضرت حضور فقی اظلم ہند علیہ الرحمة والرضوان کے حلقہ ارادت میں شامل ہوااور آپ سے بیعت کی ۔ پھر گاؤں کے مصباحی علما کی پہلی کھیپ بالخصوص مولانا الحاج نظام الدین مصباحی ناظم اعلیٰ دارالعلوم عزیز بیر المل سنت شمس العلوم کے ایمیااور والدین کر بیین کے حکم اور خواہش پر مولانا موصوف کے ہمراہ از ہر ہند جامعہ اشرفیہ مبارک بور میں بحر العلوم حضرت علامہ الحاج مفتی عبد المنان صاحب علیہ الرحمۃ والرضوان کے دور صدارت میں ۱۹۸۰ء میں داخلہ لیااور بیصرف میری نہیں العلوم حضرت علامہ الحاج میں اعلیٰ مذہبی اور عصری تعلیم کا باعث بنا۔ مادیکی جامعہ اشرفیہ مبارک بور کی آب و ہواراس آئی اور گھر کی خوش گوار ہوائیں بہنے لگیں اور پھری جامعہ اشرفیہ مبارک بور کی آب و ہواراس آئی اور گھر کی خوش گوار ہوائیں بہنے لگیں اور پھری دنوں میں اس کے پاکیزہ اثرات دکھائی پڑنے لگے۔ خاموش فضاؤں میں ذہبی تعلیم و تربیت کی خوش گوار ہوائیں بہنے لگیں اور پھری دنوں میں اس کے پاکیزہ اثرات دکھائی پڑنے لگے۔

عقد مسنون: - ۱۹۸۳ء سے پہلے پیرا بازار مہرائ بنج میں بہشت النساء بنت الحاج محمد محصل کے ہمراہ میراعقد مسنون ہوااور ۱۹۸۳ء میں رخصتی عمل میں آئی، اہلیہ صوم و صلاۃ کی پابندائنہائی سادہ مزاج ایک شریف الطبع اور پورے طور پر ایک گھریلوخاتون ہیں بچوں پر بے حد شفیق اور مہربان ہیں -

. فراغت: -عرس عزیزی کے پرمسرت اور مبارک وسعود موقع پر ۱۹۸۵ء میں وقت کے اکابر علمااور مشاریخ کے مقدس ہاتھوں سے

مدر می و جیمی قدمات: -سالِ فراعت پورا کرئے کے بعد ریسی درس موانا عرفان احمد فادری کے ایما بر مدرت کر بازیر المیٹی حاضر ہوا، تعلیم و تعلم کا ماحول نہ ملنے کی بناپر صرف دوماہ کاعرصہ گزار کر گھرواپس چلاآ یااور پھرمادر علمی جامعہ اشر فیہ مبارک پور حاضر ہوا، عزیز ملت حضرت سربراہ اعلی صاحب جامعہ اشر فیہ مبارک پور اور ناظم اعلی حضرت علامہ الحاج محمد شفیع صاحب کے تھم سے جامعہ کے شعبۂ تبلیخ و ارشاد سے منسلک ہوگیا۔ پھر ۱۹۸۵ء میں دارالعلوم عربیہ اشر فیہ ضیاء العلوم خیر آباد کی مجلس منتظمہ کے صدر مخیر قوم و ملت جناب الحاج اقبال احمد صاحب متو فی ۱۲۸ فروری ۱۹۸۳ء کے اصرار پر خیر آباد حاضر ہوا اور دار العلوم کے شعبۂ عالیہ میں نائب عالیہ کے عہدہ پر میرا تقرر ہوا، پھر ۲۰۰۲ء میں دارالعلوم کی موجودہ انتظامیہ نے حضرت علامہ الحاج مفتی ظہیر حسن صاحب مدخلہ العالی کے صدر المدر سین کے منصب سے ریٹائر ؤ ہونے کے بعد پر نیل کی خالی جگہ پر جھے نامزد کیا۔ اور اس وقت سے لے کر تاحال حسب استطاعت شب وروز میں اپنے فرائض کی انجام دبی میں لگا ہوا ہوں۔

تصنیفی خدمات: - (۱) فضیلت رمضان (۲) "مخزن طب"، مختلف اشائتی اداروں سے اس کتاب کے متعدّد الدیشن شاکع ہوئے۔ (۳) "زاد الحرمین" نہایت آسمان انداز میں اس کتاب میں جج کے طریقے اور مسائل بتائے گئے ہیں اب تک اس کتاب کے دو الدیشن شاکع ہوئے۔ (۳) "توضیحات احسن شرح اردو ملاحسن" تمام مدارس کے طلبہ اور اساتذہ میں اس کتاب کو بے حد مقبولیت حاصل ہوئی اور تین سال کے وقفے میں اس کا دوسراالدیشن شاکع ہوکر قریب الختم ہے۔ (۵) "تہذیب الفرائد" بیہ شرح عقائد کی مکمل شرح ہوگی اور تین سال کے معانی اور مفاہیم کو مختصر آسمان اور جامع انداز میں طلبہ کے ذہن میں اتار نے کی کوشش کی گئی ہے۔ یہ کتاب بھی انشاء اللہ مقبولیت حاصل کرے گی۔ ان کتابوں کے علاوہ مختلف موضوعات پر مضامین بھی لکھے گئے جو متعدّد وہ وہ ناموں میں شائع ہوئے۔

عج اور بچیاں: - چار لڑے اور تین لڑکیاں ہیں - ایک لڑکا محمد ابراہیم پیدا ہوتے ہی اللہ کو بیار اہو گیا۔

لوگوں کے نام بیر ہیں: - (۱)محد طبرانی (بی ٹیک)(۲) حافظ محدیز دانی زیر تعلیم جامعہ اشرفیہ، مبارک پور (۳) راشد افضل زیر تعلیم ایم. ایس. آئی. گور کھ پور۔ (۴) فرحان غزالی چند سال کا ہے ایک متنی کڑکا حافظ محدزر قانی بھی ہے جوان دنوں ممبئ میں تذریبی فرائض کی انجام دہی میں لگا ہوا ہے۔

بچیوں کے نام یہ ہیں: - (۱) "عصمت رضوی "عزیزی رضی اللہ سلمہ ابن محمہ مرتضیٰ سی بزرگ بڑہراست کیر مگر کے ہمراہ نومبر ۱۰۰۰ء میں شادی ہوئی، ایک نواسہ محمہ سلیم اختر بھی ہے جو ایک سال کا ہوگیا ہے۔ (۲) "ثرو سے رضوی" کلیۃ البنات المجدیہ گھوسی سے فضیلت اورخصص کا نصاب کورا گیا ہے اس وقت درسِ نظامیہ کی منتہی کتابوں کا درس دے رہی ہے۔ (۳) "ففرت رضوی" سب سے چھوٹی بچی ہے یہ در جہُ اعدادیہ کلیۃ البنات الا مجدیہ گھوسی میں زیر تعلیم ہے۔ اللہ تعالی سب کی عمر میں بررالدجی الرضوی المصباحی برکتیں عطافرہائے اور اپنے حفظ وامان میں رکھے۔ (آمین)

برکتیں عطافرہائے اور اپنے حفظ وامان میں رکھے۔ (آمین)

خادم التدريس دارالعلوم عربيه اشرفيه ضياء العلوم خيرآباد

### ايصال ثواب

مندرجہ ذیل حضرات نے اپنے مرحومین کے ایصالِ ثوال کے لیے کتاب کی طباعت میں قدرے تعاون کیا ہے،اللہ تعالیٰ انھیں اپنے جوارِ رحمت میں جگہ عطافر مائے۔آمین۔

(۱)--- جناب الحاج اقبال احمد صاحب، سابق ناظم اعلیٰ دار العلوم عربیه اشر فیه ضیاء العلوم، خیر آباد براے ایصالِ ثواب — جناب الحاج اقبال احمد صاحب، متو فی ۲۰۱۳ء و حجن شاکره خاتون مرحومه خیر آباد

براے ایصالِ ثواب —الحاج محمد لیس صاحب مرحوم/ حجن فاطمه خاتون مرحومه، خیرآباد

(٢)--- محب محترم حفرت مولاناخور شيداحمصاحب،ايس كے نگر، يوني،

صدرالمدرسين مدرسه نظام الاسلام، شهرجها بوا (ايم يي)

براے ایصال تواب الحاج تیغ علی خان صاحب مرحوم ، تھجوری ، ایس کے مگر

(٣)--- جناب عبد الغفور صاحب نظامي، شهر جها بوا (ايم يي)

براك الصال ثواب الحاج عبدالرحلن صاحب مرحوم/آمنه في مرحومه، جهابوا (ايم في)

(٣)--- جناب محمد الويب خان صاحب، شهر جها بوا (ايم يي)

براے ایصال تواب احمد خان صاحب مرحوم /کلثوم بی مرحومه، جھابوا (ایم بی)

(۵)--- محترمه زليخاخاتون صاحبه، هيد معلمه شعبه نسوال، دار العلوم عربيه اشرفيه ضياء العلوم، خير آباد

براے ایصال ثواب —الحاج شفیق احمرصاحب اشرفی مرحوم متوفی ۱۰۱۰/ حجن شهید النساء مرحومه متوفیه ۲۰۱۱ و

حيدرآباد،مباركيور،أعظم كره

(٢)---حضرت مولاناالحاج عبدالمصطفى صاحب، صدر المدرسين مدرسه انوار العلوم، جين بور

براے ایصال تواب الحاج محدیلین صاحب و حجن مرحومه، مهندویار، سنت كبيرنگر

(2)--- جناب قارى الجم حسن صاحب استاذ دار العلوم عربيه اشرفيه ضياء العلوم، خير آباد

براے ایصال ثواب -عبدالعلیم مرحوم/زیب النساء مرحومه، خیرآباد

(٨)--- ماسرعديل احمر صاحب، استاذ مدرسه عربيه اشرفيه ضياء العلوم خير آباد

براے الصال ثواب کنیز فاطمه مرحومه متوفیه ۲۰۱۳ء

(٩)--- جناب ماسٹر پرویز شاہدی صاحب، مبارک بور۔ برائے ایصال ثواب قمر النسام حومہ متوفیہ ۱۹۷۳ء



#### بسم الله الرحمٰن الرحيم

الحمد الله المتوحد بجلال ذاته و كمال صفاته المتقدس في نعوت الجبر و تعن شو انب النقص و سماته. توجمه: سارى تعریفیں الله تعالیٰ کے لیے ہیں جو اپنی ذاتِ عظیم اور صفاتِ كاملہ میں یکتا ہے ، جو اپنی صفاتِ رفعت و جلالت میں نقص کی آمیزش اور علامتوں سے پاک وصاف ہے۔

تشريـــــــــــح:

الحمدالله المتوحد: حمر برجوالم تعریف داخل ہوہ جنسی بھی ہوسکتا ہے اور استغراقی بھی، لام تعریف جو بھی ہودد نول کا مصل اور مآل ایک ہی ہے۔ اگر جنسی ہے تو مدخول سے حمد کی ماہیت اور حقیقت مراد ہوگی، اور اگر استغراقی ہے تو حمد کے افراد مراد ہوں گے۔ چوں کہ ماہیت اور افراد میں تلازم پایاجاتا ہے، جہاں ماہیت پائی جاتی ہیں، وراد کا تحقق ہوتا ہے وہاں ماہیت بھی تحقق ہوتی ہے۔ لہذا الام تعریف اگر جنسی ہوگا تو الحمد متحقق لله تعالیٰ، اور معنی التزامی ہوگا کل فرد مین افر اد الحمد متحقق لله تعالیٰ، اور اگر لام تعریف استغراقی ہوگا تو الحمد متحقق لله تعالیٰ، اور اگر لام تعریف استغراقی ہوگا تو الحمد متحقق لله تعالیٰ، اور معنی التزامی ہوگا ماہی اللہ المحد متحقق لله تعالیٰ، اور معنی التزامی ہوگا ماہی ہوگا ہویا جنسی، دونوں کا مرجع واصل ایک ہی ہے۔

بعض محققین کاری بھی قول ہے کہ لام عَهد کے لیے ہے اور مدخول سے مرادوہ حمد ہے جوذاتِ واجب تعالی نے خوداپ لیے

کی ہے۔

محمکی تعریف: اختیاری خوبی پر زبان سے تعریف کرنا، خواہ یہ تعریف نعمت کے بدلے میں ہویانعمت کے بدلے میں نہ ہوبشرطیکہ تعریف بغرض تعظیم ہو، استہزاکے لیے نہ ہو۔

اختیاری کی قیدے مدح حمدسے خارج ہوجاتی ہے اور متعلق میں عمومیت سے شکر حمدسے خارج ہوجاتا ہے ،اس لیے کہ شکر ہمیشہ نعمت کے بدلے میں ہی ہوتا ہے۔

تسميدك بعد مخميداور تقليه سے كتاب شروع كرنے كى وجد

شارح نے احادیث پڑل کرتے ہوئے اپنی کتاب کوشمیہ کے بعد تخمیداور تصکیر (درود) سے شروع کیا ہے۔ حدیثیں یہ ہیں: (۱) - کلُّ أمر ذی بالٍ لا يبدأ فيه ببسم الله الرحمٰن الرحيم اقطع "رواه الحافظ عبدالقادر عن ابی سلمة عن

ابيهر يرةبسندحسن.

(٢) - كلُّ كلام لا يبدأُ فيه بالحمد للهِ فهو اجذم "رواه أبو داؤ دونساني".

(٣)-كلُّ كلام لا يبدأ فيه بالصلوة على فهُوَ أقطع "رواه أبو موسى المديني."

ابتداکی ان احادیث ِمرویه میں کوئی تعارض اس وجہ سے نہیں ہے کہ ساری حدیثوں میں ابتداسے مراد ابتدا ہے عرفی ہے، یا تسمیہ میں ابتدا ہے حقیقی اور تخمیدِ اور تصلیہ میں ابتدا ہے اضافی مراد ہے۔

شارح نے اقتدابالقران کی غرض سے تسمیہ کو تھسید پر مقدم کیا ہے، اور اس تقدیم پر سلف کا اجماع بھی ہے۔



اسمِ جلالت "الله "كى لفظى تحقيق: كامهُ جلالت كى اصل ميں مختلف اقوال ہيں بعض كاقول بيہ كه الله اصل ميں الله نظا، ہمزہ كو حذف كركے اس كے عوض ميں الف لام تعريف كالايا گيا اور لام كولام ميں ملاديا گيا" الله " ہوگيا۔ اور بعض كاقول بي كه "الله" اصل ميں "اللاه" تھاجس ميں دوحرف ايك جنس كے ايك ساتھ جمع ہوگئے، قاعدے كى روسے ايك كا دوسرے ميں ادغام كرديا گيا" الله" ہوگيا۔

معنوی تحقیق: کلمئه جلالت کے معنی اور مفہوم میں اصح قول بیہے کہ بیاس ذاتِ مقدسہ کاعلم ہے جوواجب الوجود اور تمام صفاتِ کمالیہ کی جامع ہے، جب کبعض "الله" کوذاتِ مقدسہ مع صفاتِ کمالیہ کاعلم قرار دیتے ہیں جب کہ بعض کے نزدیک بیہ ایک ایک کئی ہے جو صرف ایک فرد میر منحصرہے، پہلا قول ہی اصح ہے۔

المتوحدبجلال ذاته و كمال صفاته: «متوحد» توحد، بابِ تفعل سے اسم فاعل كاصيغه ب جو واحد سے زيادہ بليغ ب درجلال »عظمت، وہ بيئت جو خوف و دہشت كى موجب ہو۔

فات: وه شے جو قائم بنفسه هو۔

به پوری عبارت اضافته الصفة الی الموصوف کی قبیل سے ہے جلال اور کمال صفت ہیں ذات اور صفات موصوف ہیں، اصل عبارت سیہے: «الحمد لله المتو حد بذاته الجليلة و صفاته الکاملة ».

«جلالِ ذات» سے واجب تعالیٰ کی صفاتِ سلبیہ کی طرف اشارہ ہے، جیسے لا جو ھر، لا عو ض اور «کمالِ صفت» سے توحیداور صفاتِ ثبوتیہ کی جانب اشارہ ہے، جیسے حیات، علم، قدرت وغیرہ۔

المتقدس فی نعوت الجبروت عن شوائب النقص و سماته: «نعوت» بضم النون نعت کی جمع ہے، وصف، «جبروت» مبالغه کاصیغہ ہے، رفعت، عظمت۔ «شوائب» شائبة کی جمع ہے، آمیزش، عیب «سمات» بکسر السین، سمة کی جمع ہے، علامت۔

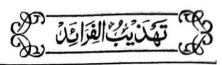
اس عبارت ہے جسم، عرض، زمان، مکان، اور دیگر معائب سے اللہ تعالیٰ کی تنزیب بیان کی گئے ہے۔ ان عبارت سے جسم، عرض، زمان، مکان، اور دیگر معائب سے اللہ تعالیٰ کی تنزیب بیان کی گئی ہے۔

ﷺ والصَّلوٰ ةُعلیٰ نبیه محمد المؤیدُ بساطعِ حُججه و واضحِ بیّناته و علیٰ الهو اصحابه هده طریق الحق و حماته۔ تو جمد: درود ہواس کے نبی محمد ﷺ پرجن کو بلنداور روشن دلیلوں اور بیانات سے قوت دی گئی ہے اور ان کی آل اور اصحاب پر درود ہوجو حق رائے کے ہادی اور محافظ ہیں۔

صلوٰ ۃ: -مصنفین کی عادت جاری ہے کہ ذات واجب تعالیٰ کی حمد و ثنائے بعد حضور ہڑا تھا گئے گی ذات اقد س پر دروو شریف سجیج ہیں، اس کی ایک وجہ دہ محدیث ہے جو صلاۃ کے تعلق ہے مروی ہے، جیساکہ اس کاذکر ماقبل میں ہود کیا ہے۔ اور دو سری وجہ یہ ہے کہ خطبے میں حضور ہڑا تھا گئے گا ذکر سنت ماثورہ ہے اور تیسری وجہ تصنیف کتاب پر استعانت ہے، کیوں کہ درود قضاے حاجات کا سبب ہے۔ چوتھی وجہ حضور ہڑا تھا گئے گی ہے حدیث ہے:

"مَن صلى على في كتابٍ لم تزل الملئكة تستغفر له مادام اسمى في الكتاب."





محمد:-یہ حضور ہڑا ہیں گا کا مشہور ترنام ہے۔ایک قول یہ ہے کہ ذاتِ اقد س ہڑا ہی گا گا گئے گئے نانوے نام ہیں،ای طرح سے ایک ہزار نام کاقول بھی منقول ہے۔ آپ سے بہلے اس نام سے سی کوبھی موسوم نہیں کیا گیا، لیکن تاریخی کتابوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ جب آپ کی بعثت کا زمانہ قریب ہوااور اہل عرب کواہل کتاب سے جب یہ معلوم ہواکہ جو آخری نبی ہوگائس کانام محمہ ہوگا، تو بعض عرب اپنے بچوں کانام اس غرض سے محمد رکھنے لگے کہ ہوسکتا ہے کہ پیشرف ہماری اولاد کو حاصل ہوجائے۔

قال أهل اللغة كل جامع بصفات الخير يسمى محمداً.

الل لغت كہتے ہيں كہ جو مستى تمام صفاتِ خير كى جامع ہواسے محد كہتے ہيں۔

المؤیدبساطع حججهو واضح بیناته: - «المؤید» تائیدے اسم مفعول ہے، قوت دی گئی ہے۔ «ساطع» بلند، «حجج» ججتی جمع ہے، وہ دلیل جس سے حق کو ثابت کیا جائے، «بینات» بینة کی جمع ہے، امرِظاہر۔

حجج اوربینات سے صور بڑا تھا گئے کے مجزات مراد ہیں، « معجزات » من حیث الغلبة علی الخصم جمت ہیں اور من حیث الظهور مینه ہیں، اوربیہ بھی ہوسکتا ہے کہ جمت اور بینات سے مطلق دلیلیں مُراد ہوں۔

يهال بهى اضافت، اضافة الصفة الى الموصوف كى قبيل سے ب، اوريه بهى موسكتا بك، اضافت بيانيه كى قبيل سے موراصل عبارت بيب «محمد التقوية بالحجج الساطعة و البينات الواضحة»

وعلی الهواصحابه: -بعریین کے نزدیک آل کی اصل اهل ہے خلافِ قیاس «ه» ہمزه سے بدل گئ ہے۔ اور کوفیین کے نزدیک آل کی اصل « اَوَلْ » ہے، قال کے قاعدے سے آل ہوگیا ہے۔

«أل» اسم جمع ہے، لغوى معنى اولاد اور جب الله ورسول كى ظرف مضاف ہو تو معنى اوليا آتا ہے۔ قاموس ميں ہے: «أل الله و رسوله اولياءُهُ».

«اصحاب» صاحب کی جمع ہے، صحابہ سے عام ہے، اصحاب اور صحابہ میں عام خاص مطلق کی نسبت ہے، اصحاب عام ہے اور صحاب خاص میہاں پراصحاب د سول سے صحابہ مراد ہیں۔

ورود میں آل اور اصحاب بی میں اللہ علیہ کی شمولیت سنت ما تورہ ہے اکثر احادیث صححہ سے ثابت ہے۔ صحابہ کرام نے عرض کی: یا رسول الله صلی الله علیه وسلم کیف نصلی علیك فقال قولو اللهم صلّ علی محمد و علی آلِ محمد الیٰ آخر الحدیث۔

هداهٔ طریق الحقِ و حُماته: - هداهٔ اور حماهٔ بالترتیب هادی اور حامی کی جمع ہیں بید دونوں ایک ساتھ آل اور اصحاب کی صفت کے طور پرواقع ہیں۔ اور بیر بھی ہوسکتا ہے کہ بالترتیب هداهٔ سے آل اور حماهٔ سے صحابہ مراد ہوں۔ جمہ کی کہ کی کی کی ا

وبعد فان مبنى علم الشرائع والأحكام وأساس قو اعدعقائد الإسلام، هو علم التوحيد والصفات، الموسوم بالكلام، المنجى عن غياهب الشكوك، و ظلمات الأوهام، و ان المختصر المسمى بالعقائد للإمام الهمام، قدوة علماء الإسلام، نجم الملة والدين عمر النسفي، اعلى الله در جته في دار السلام يشمل من هذا الفن على غرر الفوائد و درر الفرائد في ضمن فصول هي للدين قو اعدو أصول، و أثناء نصوص هي لليقين

جواهرو فصوص معغايةمن التنقيح والتهذيب ونهاية من حسن التنظيم والترتيب

توجمه:حمدوصلاة کے بعدیہ تحریر ہے کہ علم الشرائع والاحکام کی بنااور اسلامی عقائد کی اساس وہ علم توحید اور صفات ہے جوعلم کلام کے نام ہے موسوم ہے اور بید شکوک کی تاریکیوں اور وہم کی ظلمتوں سے نجات دینے والاہے اور نید کہ اولوالعزم امام، علاے اسلِام کے قائد، تجم الملة والدین، عمر تسفی (اللہ تعالی آپ کے درجے کودار السلام میں بلند فرمائے) کاعقائد نامی بیدرسالہ اس فن کی کھلی ہوئی باتوں اور عمدہ فوائد پر ایسی فصلول کے ضمن میں شمل ہے جو دین کے اصول و ضوابط ہیں اور ایسی نصوص کے در میان ہیں جو اذعان کے لیے موتی اور نگینے ہیں ، انتہائی تحقیق و تہذیب اور نہایت ہی عمدہ نظم اور ترتیب کے ساتھ۔

مسريسيع فان مبنى علم الشرائع والأحكام: - "مبنى "جس پركى شے كادارومدار ہو،" الشر ائع "شريعة كى جمع، لغوى معنى راسته اور عرفی معنی دین اِسلام ہے۔ اور بھی دین کے ہر مسلہ پر شریعت کااطلاق ہو تاہے، یہاں پرکم الشرائع سے مراد مسائل دینیہ ہیں۔ أحكام: - حكم كى جمع ہے - عندالمناطقة حكم ايك امركى نسبت دوسرے امركى طرف كرنا، خواه يه نسبت ايجاني موياسلى اور ابل شرع کے عُرف میں محکم اللہ تعالیٰ کاوہ خطاب ہے جوافعال مکلفین سے بطور اقتضااور تخییر کے متعلق ہو۔

اقتضاے مراد طلب فعل ہے، لہذاواجب تعالی کا حکم طلب فعل کا ہوتر کِفعل ہے منع کے ساتھ تواہے وجوب کہاجاتا ہے،ادراگر طلب فیل بغیر منع کے ہو تو میڈند ہے،اوراگر فعل کی ممانعت کے ساتھ ترکیعل مطلوب ہو تو میہ تحریم ہے اور ترکیعل بغير ممانعت كے موتوبيكراميت ہے اور تخيير سے إباحت مراد ہے۔

"وجوب" جيب أقِينُمُوا الصَّلُوةَ، "نُدب" جيب فَكَاتِبُوْهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيْهِمْ خَيْرًا اور "إباحت" جيب إذا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوْا، "حرمت"جي لا تَقْرَبُوْهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ \_

علم الشرائع والاحكام سے يہال پراصولِ فقه اور اس كى فروع مراد ہيں اور بعض كا قول بيہے كه علم شرائع سے وہ تمام علوم مراد ہيں جو شرع كى طرف منسوب ہوتے ہیں، جیسے تفسیر و حدیث وغیرہ، اور علم الاحکام ہے اصولی فقد اور اس کی فروع مراد ہیں۔ اور بعض کا خیال ہیہے کہ علم الشرائع اصول فقه کوکہاجا تاہے۔

ظاہریمی ہے کہ بیسارے علوم علم کلام پر ہی مبنی ہیں اس لیے کہ علم کلام سے الله تعالیٰ کی ذات وصفات کی دلائل کے ذریعہ معرفت ہوتی ہے اور جسے ذات واجب تعالی کی معرفت حاصل نہیں ہوگی اسے انبیاورسل، قرآن وحدیث، فقد اور اصول فقد اور اس کی فروعات کی بھی معرفت نہیں حاصل ہو سکتی۔

اساس قو اعدعقائدالإسلام: - «اساس» بنياد، اصل شي «عقائد» عقيده كى جمع بوه قضيه ياحكم جس كى تصديق كى جائ «اسلام» ايمان اور اسلام ميس ترادف ب\_فقه اكبرميس ب: "لا ايمان بلا اسلام و لا اسلام بلا إيمان فهما كالظهر مع البطن ـ "عقائدكى اسلام كى طرف اضافت اضافت لاميه ـ

هو علم التوحيدو الصفات: علم كلام كوعلم التوحيدوالصفات بهي كهاجاتا - اس لي كداس مي الله تعالى كي وحدانيت اوراس کی نات وصفات سے بحث ہوتی ہے۔ اس عبارت میں علم کلام کے موضوع «ذات وصفاتِ واجب تعالیٰ »کی طرف اشارہ ہے۔ المنجى عن غياهب الشكوك وظلمات الأوهام: - «المنجى "نجات ديخ والا، «غياهب» غيهب كي جمع



ہے، تاریکی، بولاجاتا ہے «فرس غیهب » گھوڑاسخت کالاہے۔ «شکوك» شک کی جمع ہے، تردد، «ظلمات» ظلمة کی جمع ہے، تاریکی۔ «او هام »وہم کی جمع ہے،اعتقاد مرجوح۔

غیاهب کی شکوک اور ظلمات کی او هام کی طرف اضافت، اضافت مشبه به الی المشبه کی تبیل ہے۔ شکوک کوغیاهب سے اور او هام کوظلمات سے تثبیه دی گئی ہے اور دونوں میں وجہِ شبهه تردد ہے۔ للإمام الهمام قدو قعلماء الإسلام: - «امام» پیشوا۔ «الہام» جری، ہمتی شخص، بادش او ظلم ۔

اگریہاں باد شاہ عظیم کے معنیٰ میں ہو تواس میں اشارہ اس کی طرف ہو گا کہ ان کے فتاد کے علما میں مخالفت نہیں ہوتی ہے، جیسے کہ باد شاہ کے تھم کی رعایا میں۔

«قدوة» مقترا، پیشواَ۔نجم الملة والدین: «نجم» سارہ، «الملة والدین» نر بب، مسلک، ایمان۔ ملت اور دین میں مصداق کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں ہے تاہم اعتباری فرق ہے۔ شریعت اس اعتبار سے کہ لوگ اس پر جمع تر معرب سے جمع کی ایس مصد اس کے تربیب سات کے تعرب سے میں کہ رہیس کے میں کہ اندر سے کہ لوگ اس پر جمع

ہوتے ہیں یاکتابوں میں اسے جمع کیاجاتا ہے، اسے ملت کہتے ہیں اوراس اعتبار سے کہ اس کی اطاعت کی جاتی ہے، دین کہتے ہیں۔ عمر نسفی أعلی الله در جته فی دار السلام: - «عمر نسفی » عقائد نسفی کے مصنف کا نام ہے ، فیلی سوانح کتاب کے شروع میں دیکھیے۔ «در جة »رتبه، «دار السلام » جنت کا ایک نام ہے۔ قرآن مقدس میں ہے: " کھٹم کا السّلام عِنْدُرتِ ہُمُّ ہُنَّ کا السّلام ، عِنْدُرتِ ہُمُّ ہُنَّ کا السّلام ، عِنْدُرتِ ہُمُّ ہُنَّ کا ایک نام ہے۔ قرآن مقدس میں ہے: " کھٹم کا السّلام عِنْدُرتِ ہُمُّ ۔

یشمل من هذاالفن علیٰ غور الفوائدو در دالفرائد: - «غرر » غرة کی جمع ہے، گوڑے کی پیشانی کی سفیدی، اُضل ثیٰ۔ «من هذاالفن »غررالفوائدودررالفرائد کابیان ہے، رعایتِ شمح کی غرض سے مقدم کیا گیاہے۔

«غرر »کی اضافت فوائدکی طرف اضافتِ مشبه به الی المشبه کی قبیل ہے ہے " لجین الماء "میں ہے۔ "وہ پانی جوچاندی کے مثل ہے۔ "

تقرير عبارت بيب: "الفوائد التي هي في الفوائد كالغرة في الفرس."

درراً لفرائد: - «ذُرَر »دُرَّةُ کی جمع آن . «فرائد »فریده کی جمع براآموتی جوصدف میں اکیلاپایاجائے، جوہر آبدار۔ دُررکی فرائدکی طرف اضافت، اضافتِ لامیہ ہے، جیسے شجر الاراك «درر »عام ہے «فرائد»خاص ہے، اس سے نفع بخش اور عمدہ کلام کا استعارہ کیا گیا ہے۔

فی ضمن فصول هی للدین قو اعدو اصول: -یه پوراجمله «غرر اور درر » سے حال واقع ہے۔ «فصول »فصل کی جمع ہے۔ جس کا مابعد اور ماقبل سے اتصال نہ ہو، وہ کلام جو حق اور باطل میں فرق کردے۔

واثناءنصوص هی للیقین جو اهر و فصوص: - «اثناء »-وسط ثنگ۔ «نصوص » نص کی جمع ہے، ثن ظاہر، عرفِ شرع میں وہ کلام جس میں تاویل کی گنجائش نہ ہو، واضح الدلالت کلام۔ «یقین »وہ اعتقاد جوتشکیک ہے زوال کو قبول نہ کرے۔ «جو اهر »اچھے پتھر، جیسے یاقوت، زمرد، نیلم وغیرہ۔ «فصو ص »فص کی جمع ہے، نگینہ۔

مع غایقمن التنقیح و التھذیب: - «تنقیح » گودے کوہٹری سے نکالنا۔ وہ سوال نائے جوامورِ متنازعہ کوفیصل کرانے کے لیے قائم کیے جائیں۔کلام کوزوائدسے خالی کرنا، یہی معنی یہاں مراد ہے۔ «تھذیب »بناناسنوار نا۔





نھایہ من حسن التنظیم و الترتیب: - «تنظیم» موتی کو دھاگے میں پرونا، یہاں پرضیح الفاظ کی ترکیب کے معنیٰ میں مستعمل ہے۔ «تر تیب» ہرشے کواس کی اصل جگہ میں رکھنا۔

#### **ተ**

\* فحاولت أن اشرحه شرحًا يفصل مجملاته ويبين معضلاته وينشر مطوياته ويظهر مكنوناته مع توجيه للكلام في تنقيح و تنبيه على المرام في توضيح و تحقيق للمسائل غب تقرير و تدقيق للدلائل إثر تحرير، و تفسير للمقاصد بعد تمهيد، و تكثير للفو ائدمع تجريد، طاويا كشح المقال عن الاطالة و الاملال، ومتجافيا عن طرفى الإقتصاد الاطناب و الاخلال و الله الهادي إلى سبيل الرشاد، و المسئول لنيل العصمة و السداد وهو حسبى و نعم الوكيل.

توجسمہ: -تومیں نے اس کی ایک ایک ایک شرح کرنے کا ارادہ کیا جواس کے مجملات کی تفصیل اور اس کی مشکل ہاتوں کو واضح کردے، اور اس کی لیٹی ہوئی ہاتوں کو بھیلا دے اور اس کی خفیہ ہاتوں کو ظاہر کردے۔ دورانِ تنقیح کلام کی توجیہ اور دورانِ توضیح مقصود پر تنبیہ کے ساتھ اور تقریر کے بعد مسائل کی تحقیق اور تحریر کے پس پر دہ دلائل کی تدقیق کے ساتھ اور بعدِ تمہید مقاصد کی تفسیر اور حشوو زوائد سے انخلا کے ساتھ زیادہ سے زیادہ نفع بخش ہاتیں بیان کرنے کے بعد طوالت اور اکتاب میں مبتلا کرنے والی ہاتوں سے گفتگو کو موڑتے ہوئے اور میانہ روی کے دونوں جانب اطناب اور غیر ضروری اختصار سے کنارہ شی کرتے ہوئے اور اللہ ہی صحیح راہ دکھانے والا ہے اور اس سے عصمت عن الخطااور صحت کی در خواست کی جاتی ہے۔ اور وہی میرے لیے کافی اور بہترین کار ساز ہے۔

#### تشريــــــــــــــــــح

مجملات: - بحمل وه کلام ہے جس کے معنی مرادمیں خفاہو، نفسِ لفظ سے اس کا ادراک نہ ہو پائے۔

معضلات: -بكسر الضاد معضلة كى جمع ب، مشكلاتِ شديده، بولاجاتا ب اعضل المرض الطبيب، جب مرض طبيب كوعلاج سے عاجز كردے ـ اور بولاجاتا ہے اعضلت المرأة جب ولادت ميں مشكل كاسامنا ہو۔ اور جب كى پركوكى معاملہ سخت ہوجائے تواعضله الأمر بولاجاتا ہے۔

انشو: -ظاہر کرنا، پھیلانا۔مطویات: -مطویة کی جمع ہے،نشر کی ضدے۔

مكنو نات: -مكنون كى جمع ب، مستورات كے معلیٰ میں مستعمل ہے۔ نگاہوں سے اوجھل ہونا۔

التوجيه: -كلام كومطلوب كى طرف يهيرنااوروجيه صحت بيان كرنا\_

المرام: -مطلوب ومقصود-روم سے بنایا گیاہے۔

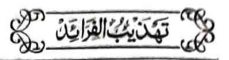
الغب: -بالكسر والتشديد عقيب يعني مصنف كى تقرير كے بعد

التحقيق: -مسائل كودلائل سے ثابت كرنا۔

التدقیق: -لغوی معنیٰ باریک کرنااور اصطلاح میں ان خفیہ باتوں کا ستخراج جن کا بچھنا مشکل ہواور دلائل کے مقدمات کا اثبات اور ان پروار دشدہ اعتراضات کے دور کرنے کو بھی تدقیق کہتے ہیں۔

التفسير: -ايضاح، كشف-اصطلاح مين ايساكلام ذكركرناجس پرمقصود كلام موقوف مو





التجوید: - زوائد کا حذف کرنا۔ شارح نے براءتِ استہلال کی غرض سے چند اصولی کتابوں کو ذکر کیا ہے۔ مثلاً تقیح، تہذیب، توضیح، مقاصد، تجربید۔

طاویا: -الطی، پیچیدگی-طاویا، حاولت کے فاعل سے حال واقع ہے۔ الکشع: - "بازو"، مجازاً پہال اعراض کے معنی میں استعال کیا گیاہے۔ الاطالة والاملال: -اطالت، دراز کرنا، "المال" ملال میں ڈالناشدیداختصار۔

الاقتصادو الاطناب والاخلال: -"اقتصاد"مياندروي، وسطشع.

اطناب: -ضرورت سے زیادہ کلام کولمباکرنا۔اخلال: -کلام کواس قدر مختفر کرناکہ فہم مرادد شوار ہوجائے۔

\* اعلم أن الأحكام الشرعية منها: ما يتعلق بكيفية العمل و تسمى فرعية و عملية و منها: ما يتعلق بالإعتقاد. و تسمى اصلية. و اعتقادية و العلم المتعلق بالأولى يسمى علم الشرائع و الأحكام، لِمَا أنها لا تستفاد إلا من جهة الشرع و لا يسبق الفهم عند إطلاق الأحكام، الا إليها. و بالثانية علم التوحيد و الصفات، لِما أن ذلك أشهر مباحثه و أشرف مقاصده.

توجه مه: -تم یہ جان لوکہ احکام شرعیہ میں ہے بعض وہ احکام ہیں جو کیفیت عمل سے تعلق رکھتے ہیں ، ان کانام فرعیہ اور

بیدر کھاجاتا ہے۔ اور بعض وہ احکام ہیں جواعتقاد سے تعلق رکھتے ہیں ان کانام اصلیہ اور اعتقادیہ رکھاجاتا ہے۔ اور وہ علم جواول سے

متعلق ہے اس کانام علم الشرائع والاحکام رکھاجاتا ہے ، اس لیے کہ وہ شرع ہی سے جاناجاتا ہے اور ذہن احکام کے اطلاق کے وقت

ای کی طرف جاتا ہے۔ اور دوسرے کانام علم التوحید والصفات رکھاجاتا ہے۔ اس لیے کہ مسکنہ توحید وصفات اس کے مباحث میں

سب سے مشہور بحث ہے اور اس کے مقاصد میں سب سے افضل ہے۔

اس عبارت سے شارح نے احکام شرعیہ کی تقسیم پر بنی کچھ تمہیدی اور بنیادی گفتگو کے ہے۔ فرماتے ہیں کہ احکام شرعیہ میں سے بعض وہ احکام ہیں جن کا تعلق بندول کے اعمال وافعال سے ہے۔ یعنی ابن احکام کے ذریعہ بندول سے کی فعل اور عمل کو طلب کیاجا تا ہے ، جیسے نماز ، روزہ ، حج وز کا قو غیرہ کی فرضیت اور ابن کی اوائیگی کا تھم ۔ ایسے احکام کو احکام علیہ اور فرعیہ کہتے ہیں۔ عملیہ نام رکھنے کی وجہ بالکل ظاہر ہے کہ میمل سے تعلق ہیں اس لیے اضیں علیہ کہاجا تا ہے ۔ اور چوں کہ بیداحکام ایسے اصول پر متفرع ہیں جو کتاب اللہ ، سنت رسول اللہ ، اجماع اور قیاس سے تخرج ہیں اس لیے آخیس احکام فرعیہ کہاجا تا ہے اور وہ علم جس کا تعلق ایسے احکام سے ہے اسے علم اکثر انکے والاحکام کہاجا تا ہے علم اکثر انکے والاحکام کہاجا تا ہے علم الشرائع والاحکام کہاجا تا ہے کہ وجہ یہ ہے کہ احکام شرع ہی ہوتے ہیں۔ عمال کی معرفت میں کافی نہیں ہوتی ہے۔ اور علم الاحکام کہنے کی وجہ یہ ہے کہ احکام شرع ہیں کہ نماز فرض ہے ، دوزہ فرض انسے میں کی محرفت ہیں کہ نماز فرض ہے ، دوزہ فرض انسیس کوئی دخل نہیں ہوئی دو خیرہ و غیرہ و اوراحکام شرعیہ میں سے بعض وہ احکام ہیں جن کا تعلق بندوں کے اعتقاد سے ہے میں کائی اس میں کوئی دخل نہیں ہے ، جیسے عذاب قبرحق ہے ، اللہ ایک ہے ، حضور شرائی تا گیا ہی خاتم النہیں ہیں و غیرہ و غیرہ و اس کانام احکام اصلیہ اوراعتقاد ہے رکھا جاتا ہے ، مسلم کوئی دخل نہیں ہی جیسے عذاب قبرحق ہے ، اللہ ایک ہے ، حضور شرائی تا مارائی تا مارائی کانام احکام اصلیہ اورائی قادرہ کی اس کانام احکام اصلیہ اورائی قادرہ کوئی اس کے ، حضور شرائی کے احتام ہیں جن کا تعلق دیں و غیرہ و اس کانام احکام اصلیہ اورائی قادرہ کوئی دخل نہیں ہیں و غیرہ و غیرہ و اس کانام احکام اصلیہ اورائی کانام احکام اصلیہ اورائی قادرہ کی اس کوئی دخل نہیں ہیں و خیرہ کانام احکام اصلیہ اورائی تقاد ہے ، اللہ ایک ہے اسکام ہے ، اللہ ایک ہے اسکام ہے اس کے اعلی کوئی ہیں ہے کہ کے احکام ہے اس کی کی کی کوئی ہے کہ کی کوئی ہے کہ کی کوئی ہے کہ کوئی ہے کہ کوئی ہے کہ کی کوئی ہے کہ کی کوئی ہے کہ کی کوئی ہے کہ کوئی ہے کہ کوئی ہے کہ کی کوئی ہے کہ کی کوئی ہے کہ کی کوئی ہے کہ کوئی ہے کہ کی کی کوئی کوئی ہے کوئی ہے کہ کوئی ہے کہ کی کی کوئی ہے کی کی

ہے۔اصلیہ نام رکھنے کی وجہ یہ ہے کہ احکام علیہ آخیں پر متفرع اور بہنی ہوتے ہیں۔اعتقاد میں اگر فساد ہے تو عمل سے کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوگا۔ مثلاً بندہ اگر وحدانیت باری تعالی اور حضور ہڑا ہوگئی گئی گئی نبوت و رسالت اور خاتمیت کا ہی معتقد نہیں ہے تولاکھ سجدے کرے ہے کار ہے۔اور اعتقاد کے علق رکھنے کی وجہ سے آخیس اعتقادیہ کہاجا تا ہے۔اور وہ علم جس کا تعلق الن احکام سے ہو جو اعتقاد سے تعلق ہیں،اس کا نام علم التو حید والصفات رکھاجا تا ہے،اس لیے کہ وحدانیت اور صفات کی بحث اس کے مباحث میں سب سے مشہور بحث ہے۔

#### **ተ**

\* وقد كانت الأوائل من الصحابة، والتابعين رضوان الله تعالى عليهم أجمعين لصفاء عقائدهم ببر كة صحبة النبي صلى الله تعالى عليه وسلم، وقرب العهد بزمانه، ولقلة الوقائع والإختلافات و تمكنهم من المراجعة إلى الثقات، مستغنين عن تدوين العلمين وترتيبهما أبواباً وفصولاً، وتقرير مقاصدهما فروعا و أصولا إلى أن حدثت الفتن بين المسلمين والبغى على ايمة الدين، وظهر اختلاف الأراء، والمَيل إلى البدع والاهواء، وكثرت الفتاوى والواقعات، والرجوع إلى العلماء في المهمات فاشتغلوا بالنظر والاستدلال والإجتهاد والإستنباط. وتمهيد القواعد والأصول، وترتيب الأبواب والفصول، وتكثير المسائل بأدلتها، و ايراد الشبه بأجوبتها، وتعيين الأوضاع والاصطلاحات، وتبيين المذاهب والاختلافات وسموا مايفيد معرفة الاحكام العملية عن أدلتها التفصيلية "بالفقه" ومعرفة أحوال الأدلة إجمالا في إفادتها الأحكام "بأصول الفقه" ومعرفة الموالالفقه" ومعرفة أحوال الأدلة إجمالا في إفادتها الأحكام "بأصول الفقه" ومعرفة العملية "بالكلام".

توجسمہ: - حضور ﷺ کے فیض صحبت اور آپ کے عہدِ رسالت سے قربت کی وجہ سے عقائد کے صاف رہنے،
مسائل اور اختلافات کے کم پیش آنے اور قابلِ اعتماد حضرات کی طرف رجوع کی قدرت کی بنا پر اولین حضرات لیعنی صحابہ اور تابعین
رضوان اللہ علیہم اجمعین دونوں علموں کی تدوین، بابوں اور فصلوں کی شکل میں ترتیب، اور دونوں کے مقاصد کی اصول اور فروع کے
طور پر توضیح سے بے نیاز تھے، یہاں تک کہ مسلمانوں کے در میان فتنے پیدا ہونے لگے، ائمینوین برظم اور زیادتی ہونے لگی، رابوں
میں اختلاف شروع ہوگیا، بدعوں اور خواہشات کی طرف میلان بڑھنے لگا، فتاوے اور واقعات کی کثرت ہونے لگی، اہم مسائل
میں علماکی طرف رجوع ہونے لگا، توعلم ہے کرام نظر و فکر، استدلال اور اجتہاد واستنباط، قواعد اور اصول کی تمہید، بابوں اور فصلوں کی
شریب، دلائل سے مسائل کو کثرت سے بیان کرنے، اعتراضات پیش کرنے اور ان کے جوابات دیے، وضعوں اور اصطلاحوں کی
تعیین، ندا ہب اور اختلافات بیان کرنے میں مشغول ہوگئے۔

اور جوعلم ادلۂ تفصیلیہ سے احکام عملیہ کی معرفت کافائدہ دے اس کانام انھوں نے فقہ رکھا۔ اور جواحکام شرعیہ کی افادیت میں ادلہ کے احوال کی معرفت کا اجمالاً فائدہ دے اس کانام انھوں نے اصولِ فقہ رکھا۔ اور جوادلۂ تفصیلیہ سے عقائد کی معرفت کا فائدہ دے اس کانام انھوں نے علم کلام رکھا۔

تشریب وقد کانت الأوائل من الصحابة: - شارح نے اس تفصیلی عبارت سے علوم شرعیه کی تدوین کے اسباب وعلل اور

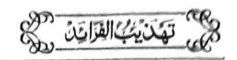
اورجس علم سے ادلیہ تفصیلیہ (کتاب، سنت، اجماع، قیاس) نے احکام علیہ کی معرفت کا فائدہ ہواس کا نام علم فقہ رکھااور جس علم سے ادلیار بعد کے ذریعہ دینی اور اسلامی عقائد کی معرفت ہواس کا نام علم کلام رکھااور جواحکام شرعیہ کی افادیت میں احوالِ ادلہ کی معرفت کا جمالاً افادہ کرے اس کا نام اصولِ فقہ رکھا۔

"وقد کانت الأوائل من الصحابة "اس عبارت کوہم ایک سوالِ مقدر کے جواب پر بھی محمول کرستے ہیں۔ سوال بیہ ہے کہ علوم شرعیہ کی تدوین بنیں ہوئی تھی اور ہروہ شے جوآپ کے زمانی سرسالت اور عہدِ صحابہ میں ان کی تدوین نہیں ہوئی تھی اور ہروہ شے جوآپ کے زمانی سرسالت اور عہدِ صحابہ میں نہ ہوبلکہ بعد کے ادوار میں پیدا ہوئی ہووہ بدعت کہ اور ہر بدعت گربی ہوتی ہے لہذا علوم شرعیہ کی تدوین بدعت و گرابی اور علی عبث ہے۔ جواب بیہ کہ ہر بدعت کا گربی ہونا ہمیں تسلیم نہیں ہے، وہ بدعت گربی ہوتی ہے جس کے اثرات وعلامات اس ہوتی ہے جس کے اثرات وعلامات عہدِ رسالت و عہدِ صحابہ میں نہ پائے جاتے ہول لیکن علوم شرعیہ کے اثرات وعلامات اس مبارک زمانے میں پائے جارہے ہے گوکہ فیضِ صحبت کے اثر سے ان کاظہور نہیں ہوا تھا، لہذا علوم شرعیہ، فقہ، اصولِ فقہ، علم مبارک زمانے میں پائے جارہے ہے، گوکہ فیضِ صحبت کے اثر سے ان کاظہور نہیں ہوا تھا، لہذا علوم شرعیہ، فقہ، اصولِ فقہ، علم کلام و غیرہ کی تدوین بدعتِ حسنہ ہے۔

#### **ተ**

الشهر مباحثه كان قولهم الكلام في كذا وكذا، ولأن مسألة الكلام كانت أشهر مباحثه و اكثرها نزاعاً وجدالا، حتى أن بعض المُتَعَلَبَةِ قتل كثيراً من أهل الحق لعدم قولهم بخلق القرآن ولأنه يورث





قدرة على الكلام في تحقيق الشرعيات، وإلزام الخصوم كالمنطق للفلاسفة. ولأنه أول ما يجب من العلوم التي إنما تعلم و تتعلم بالكلام فأطلق عليه هذا الإسم لذلك. ثم خص به ولم يطلق على غير ه تميزًا. ولأنه إنما يتحقق بالمباحثة، وإدارة الكلام من الجانبين وغيره قد يتحقق بمطالعة الكتب والتأمل، ولأنه أكثر العلوم نزاعًا و خلافا في شتد افتقاره إلى الكلام مع المخالفين، والرد عليهم. ولأنه لقوة أدلته صاركانه هو الكلام دون ما عداه من العلوم. كما يقال للأقوى من الكلام من العلوم. كما يقال للأقوى من الكلام من العلوم. ولأنه لا بتنائه على الأدلة القطعية المؤيد أكثر ها بالأدلة السمعية كان أشد العلوم تأثيرًا في القلب، و تَعَلَمُ لا فيه فسمى بالكلام المشتق من الكلم وهو الجرح.

توجسه نا (۱) اس لیے کہ اس کے مباحث کا عنوان ان کا قول الکلام فی کذاو کذاہوتا تھا۔ (۲) اور اس لیے کہ کلام کا مسلہ اس کے مباحث مباحث مباحث میں سب سے زیادہ مشہور اور بہت ہی زیادہ نزاع اور جدال کا باعث تھا، یہال تک کہ بعض غلب پانے والوں نے کثیر اہلی حق کو خلق قرآن کا قائل نہ ہونے کی وجہ سے قتل کر دیا۔ (۳) اور اس لیے کہ احکام شرعیہ کے اثبات اور مدِّ مقابل کو لاجواب کرنے میں اس علم سے تکلم پر قدرت حاصل ہوتی ہے ، جیسے فلاسفہ کے لیے منطق (۴) اور اس لیے کہ وہ علوم جن کا سیکھنا ورسکھانا ضروری ہے وہ کلام سے ہی حاصل ہوتے ہیں اور بیان میں اول درج کا ہے، اسی وجہ سے اس پر اس کنام کا اطلاق کر دیا گیا۔ پھر اسے دیگر علوم سے ممتاز کرنے کے لیے کلام کو اس کے ساتھ خاص کر دیا گیا (۵) اور اس لیے کہ یہ بحث و تحص اور ایک جانب سے دوسری جانب کلام کے پھر انے سے حاصل ہوتا ہے ، جب کہ دیگر علوم کتا ہوں کے مطالعہ اور غور و فکر سے بھی حاصل جو جاتے ہیں۔ (۲) اور اس لیے کہ دیگر علوم کتا ہوں انہ کی وجہ سے اس طرح ہوجاتا ہے گو یک کہ اور انتہاں نے بروجاتا ہے گو یک کہ اور انتہاں نے بروجاتا ہے گو یک حاص کر یے کہ خاط سے اس میں بہت ہی نیادہ نزاع اور انتہاں نے پراجاتا ہے گو یک میں اثر آفر نی اور کہ براجاتا ہے کہ کہ جاتے کہ کہ جاتے کہ بہی کلام ہے۔ جیسے دوکلاموں میں وزن دار کے لیے کہ جاتے کہ یہ کہ کہ ہوائی ہے جو کہ کہ ہوتی و کہ کا م معلی دیک وجہ سے اس کم کا م کم کی کا م ہے۔ جیسے دوکلاموں میں وزن دار کے لیے کہ اجاتیا ہے کہ یہ کہ کہ ہوتی و کہا وہ تا ہے جن میں اکثر کی تائیدا دائے سمجی سے متنق ہے جس کا معلی زخم ہے۔

تشريب د مسلم ما مسلم

لأن عنو ان مباحثه: -اس عبارت سے شارح نے علم كلام كى وجه تسميه پرروشى ڈالى ہے اوراس كى آٹھ وجہيں ذكر كى ہيں۔
(۱) - موجودہ زمانے كے مصنفين كاطرز تصنيف بيہ ہے كہ جب وہ كى فن ميں كوئى كتاب تصنيف كرتے ہيں تواس كے مختلف مباحث كوبيان كرنے كے ليے ذملى الواب اور فصول قائم كرتے ہيں، مثلاً: باب الأذان، باب المسم على الحفين، فصل في الإسبت على الحفين، فصل في الإسبت على الحفين،

ليكن متفريين مصنفين باب اورصل كے بجائے كلام كوعنوانِ مباحث بناتے تھے، مثلاً الكلامُ في الروية ، الكلام في الأرادة ، الكلام في خلق الافعال لهذاعلم كانام عنوانِ مباحث كے نام پر كلام ركھ ديا گيا۔

(۲) - ماضی کے زمانے میں کلام اللی کامسکلہ کہ یہ مخلوق ہے یاغیر مخلوق ، حادث ہے یاقد یم ، اس کے تمام مسائل میں سب سے زیادہ شہرت کا حامل تھااور نہایت شدید اختلاف اور جنگ وجدال کاسبب بن گیاتھا۔ یہاں تک کہ بعض خلفاے عباسیہ مثلاً مامون باللہ، واثق باللہ کے دور میں بعض ورباری علما کے اثر ورسوخ سے سیر سرکاری ند جب کی شکل اختیار کر گیاتھا۔ جوخلق قرآن کا قائل نہیں ہوتااس کی گردن مار دی جاتی یا اسے سولی کے بھندے پر لاکا دیاجاتا، جیساکہ واثق باللہ کے دور میں حضرت احمد بن نصر خزاعی کوخلقِ قرآن کا قائل نہ ہونے کی بنا پر تختہ کوار پر چڑھادیا گیااور حضرت امام احمد ابن حنبل کواسی موقف کی وجہ سے زدو کوب اور قیدو بندکی صعوبتیں جھیلنی پڑیں۔ لہذا تسمیة الکل باسم اشھر جزء کے طور پراس کانام علم کلام رکھ دیا گیا۔

اعتراض :ماقبل میں بیربتایا گیاہے کہ بحثِ توحید وصفات اس کے مباحث میں سب کے مشہور بحث ہے ،اور یہاں اس معرب کی سام کے خلتہ قریس کے بیرد میں میں میں میں اس کے مباحث میں سب کے مشہور بحث ہے ،اور یہاں اس

کے برعکس بیکہاجارہاہے کہ خلقِ قرآن کی بحث سب سے مشہور بحث ہے۔

**جواب**: کلام الہی بھی صفاتِ باری تعالیٰ میں واخل ہے، لہذا یہ ہوسکتا ہے کہ دیگر مباحثِ توحید وصفات کے اعتبار سے کلام الہی کی بحث زیادہ مشہور ہو، لہذا یہاں کلام اللہ کا مسائل کے لحاظ سے صفاتِ واجب تعالیٰ کی بحث زیادہ مشہور ہو، لہذا یہاں دونوں قولوں میں کوئی تعارض نہیں ہے۔

(٣)-جس طرح قوانين مِنطق ہے فلاسفہ اپنے مدِ مقابل کو بحث و مباحثہ میں لاجواب کر دیتے ہیں اور نطقِ ظاہری اور باطنی پر انھیں نطق سے قدرت حاصل ہوتی ہے، اسی طرح متکلمین کو مسائل شرعیہ کے اثبات اور قصم کے ساتھ بحث و مباحثہ میں نقض و معارضہ میں اس علم سے تکلم پر قدرت حاصل ہوتی ہے، اس وجہ ہے اس کانام علم کلام رکھا گیا۔

(۴) - سارے علوم کا سیکھنا اور سکھانا کلام ہے ہی ہوتا ہے، لیکن علم کلام ان علوم میں اولیت رکھتاہے جن کا سیکھنا اور سکھانا واجبات میں ہے۔ اس لیے کہ اس میں ذاتِ واجب تعالی اور اس کی صفات ہے بحث ہوتی ہے، جس پر ایمان ضروری ہے۔ لہذا سارے علوم پر کلام کا اطلاق ہو سکتا ہے، لیکن دیگر علوم ہے اسے ممتاز کرنے کے لیے اسم کلام کوائی کے ساتھ خاص کر دیا گیا، گوکہ وجہ اطلاق ہر علم میں پائی جاتی ہے۔

(۵) دیگرعلوم کتابوں کے مطالعہ اور غور وفکر ہے بھی حاصل کے جاسکتے ہیں، بشرطیکہ مطالعہ کرنے والاز ہین اور روش دماغ ہو،
لیکن یہ ایساعلم ہے کہ جب تک فریقین میں کلام کا ہمر پھیر نہ ہو، بحث و مباحثہ نہ ہو، کما حقہ اس کی تحصیل نہیں ہو سکتی، گویا کہ تباولہ کلام علم میں دسترس اور کمال کا سبب بنتا ہے۔ اس لیے تسمیہ الشنی باسم السبب، کی قبیل ہے اس کانام علم کلام رکھا گیا۔
(۲) اس علم میں بہت ہی شدید اختلاف اور نزاع پایا جاتا ہے، یہاں تک کہ مخالفین کی تعداد بہتر فرقوں میں پھیلی ہوئی ہے۔ اس لیے متعلم مناظر مخالفین پررد قائم کرنے کے لیے کلام کا سخت محتاج ہوتا ہے۔ الہذا تسمیہ المحتاج باسم المحتاج الیہ کے طور پراس کانام علم کلام رکھا گیا۔

(2)-باعتباردیگرعلوم کے اس کی دلییں بہت توی اور تھکم ہوتی ہیں۔اس لیے کلام کہلائے جانے کایہ زیادہ تحق ہے۔ جیسے کہ دو شخص اگر باہم گفتگو کر ہے ہوں اور ایک کی باتوں میں وزن اور زیادہ وَم پایا جاتا ہو تو کہا جاتا ہے۔" بات توبس اس کی ہے"،" کلام تو یہی ہے"۔

(۸) اس علم کی دلیلیں قطعی ہوتی ہیں، جن میں اکثر کی تائید کتاب و سنت، اجماع اور قیاس سے ہوتی ہے،اس لیے دل میں گھر کر جانے اور اثر آفری میں دیگر علوم کی بہ نسبت زیادہ اثر آگیز ہوتا ہے ،گویا کہ بید دل کو متاثر کرتے ہوئے اس میں اتر جاتا ہے،اس لیے اس کانام کلام کے نام پر رکھ دیا گیا، جو کہ کلم سے شتق ہے۔

\*\*\*

\* وهذا هو كلام القدماء. ومعظم خلافياته مع الفرق الإسلامية حصوصا المعتزلة لأنهم أول فرقة



أسسوا قواعد الخلاف لما ورد به ظاهر السنة، وجرى عليه جماعة الصحابة رضوان الله عليهم اجمعين في باب العقائد و ذالك لأن رئيسهم "واصل بن عطا" اعتزل عن مجلس "الحسن البصرى رحمه الله" يقرر أن من ارتكب الكبيرة ليس بمؤمن و لا كافر، ويثبت المنزلة بين المنزلتين فقال الحسن قد اعتزل عنا فسموا المعتزلة وهم سموا أنفسهم اصحاب العدل و التوحيد، لقولهم بوجوب ثواب المطيع، وعقاب العاصى على الله تعالى، و نفى الصفات القديمة عنه.

توجسمہ: -اوریہ متفدین تکلمین کاکلام ہے اور متفدین کے اختلافات زیادہ تراسلامی فرقوں سے ہیں بالخصوص معتزلہ سے ،اس لیے کہ یہی وہ پہلافرقہ ہے جس نے اس کے خلاف قواعد کی بنیادر کھی ،جس پر ظاہر سنت کا ورود ہوا اور جس پر عقائد کے معاملات میں صحابہ کرام رضوان الدُّعلیہ م اجمعین کی جماعت کمل پیراتھی اور ایسان وجہ سے ہواکہ رئیس معتزلہ واصل بن عطاحفرت حسن بھری بڑالتھ کے جلس سے الگ ہوگیا اور بیا تقاور کھتا تھا کہ جس نے گناو بیرہ کا ارتکاب کیا ہے وہ مومن ہے نہ کافر اور ایمان و کفر کے مابین ایک ورجہ ثابت کرتا تھا تو حصر ہے موال بردار بہ تواب اور نافرمان بہ عذاب کے وجوب کے قول کی بنا پر اور ذات واجب نام اصحاب العدل والتو حیدر کھا۔ اللہ تعالی پر فرمال بردار بہ تواب اور نافرمان بہ عذاب کے وجوب کے قول کی بنا پر اور ذات واجب تعالی سے صفات قدیمہ کی نفی کرنے کی وجہ سے۔

و هذاهو کلام القدماء: -اس عبارت سے شار آنے متقد مین تکمین کے کلام کی نوعیت کوبیان کیا ہے۔
فرماتے ہیں کہ متقد مین شکمین نے جس کلام کی تدوین کی ہے اس کی نوعیت ہے ہے کہ وہ الی قطعی دلیلوں پرشمل ہے جن میں اکثر کی تائید کتاب و سنت، اجماع اور قیاس سے ہوتی ہے ، ان میں فلنے کی آمیزش بالکل نہیں ہوتی ، اس لیے کہ متقد مین حضرات کے پیشِ نظر صرف دو چیزی تھیں، ایک تواللہ تعالی کی توحید و صفات اور دو سری فرقبا ہے باطلہ مثلاً معتزلہ، روافض، خوارج و غیرہ کارد، چول کہ بیر فرت تھے، اس لیے ان پر خوارج و غیرہ کارد، چول کہ بیر فرتے تھے، اس لیے ان پر ججت قائم کرنے کے شرعی دلیلیں کافی تھیں، ان کے فاسد نظریات اور باطل اعتقادات کے ابطال کے لیے فلسفیانہ استدلال کی کوئی ضرورت نہیں تھی، بہی وجہ ہے کہ متقدین کاکلام فلنفے کے اختلاط سے دور ہے۔

و ذالک لأن رئيسهم و اصل بن عطا: -اس عبارت سے شارح فرقة معتزله کے معرضِ ظهور میں آنے کی وجہ تحریر رماتے ہیں۔

یہ بھتے کے لیے کچھ بنیادی ہاتوں کا ذہن نشین کرلینا ضروری ہے۔ اہلِ سنت و جماعت کے نزدیک ایمان کی حقیقت صرف تقدیق ہاتھاں کا حقیقت صرف تقدیق ہاتھاں کا اسلان ہے عمل ایمان کے اجزاے ترکیبی میں داخل نہیں ہے، جب کہ معتزلم کی بھی ایمان کا ایک جزیانے ہیں، خواہ اس کا تعلق اوا مرسے ہویا نوابی ہے، الہٰ دااگر کسی نے گناہ کیرہ کاار تکاب کرلیا تو ایمان کا ایک جزیمل اس میں نہیں ہوگا اور چوں کہ جزکے انعدام ہے کل کا انعدام ہوتا ہے اس بنا پر مرتکب کیرہ ان کے نزدیک مومن نہیں رہتا اور گناہ کیرہ کرنے والا ضروریاتِ دین مثلاً شہادتین وغیرہ کی تکذیب نہیں کرتا، اس کیے وہ کافر بھی نہیں ہوگا، الہٰ داعند المعتزلہ مرتکب کیرہ نہ مومن ہے نہ کافر۔

ان بنیادی باتوں کے سمجھ لینے کے بعداب بیہ جاننا چاہیے کہ فرقۂ معتزلہ منظرِعام پر کیے آیا، اس کے پسِ پردہ وہ واقعہ ہے جو حضرت سن بھری ڈسٹ بھری ہوا اور استفسار کیا کہ حضور والا! ہمارے زمانے میں کچھ ایسے لوگ ہیں جو گناہ کیرہ کاار تکاب کرنے والوں کو کافر قرار دیتے ہیں، جب کہ بعض کا گمان بھ ہے کہ ایمان کے ہوتے ہوئے ہوئے معصیت ضرر رسمال نہیں ہے جیسے کفر کے ہوتے ہوئے اطاعت کاکوئی فائدہ نہیں ہے، لہذا آپ کیا فرماتے ہیں، ہم مرتکب بیرہ کومومن کہیں یا کافر؟

ابھی حفرت سن بھری جواب پر غور ہی فرمار ہے تھے کہ واصل بن عطاجو حضرت کی مجلسِ درس کا پر وردہ اور آپ کا فیض یافتہ تھا، کھڑا ہو گیا اور ممجد کے ایک ستون سے ٹیک لگا کر بے ساختہ بول پڑا کہ گناہ کیبرہ کرنے والا مومن ہے نہ کا فراور بار بار اس کی رٹ لگا تار ہا اور یہ بھی کہنے لگا کہ گناہ کیبرہ کرنے والا اگر بغیر تو ہے مرگیا تو وہ جہنم میں واخل ہو گا البتہ اس کا عذاب کا فرول کے عذاب کے لخالت ہلکا ہو گا اور یہ فتو گا دینے لگا کہ گناہ کیبرہ کرنے والا ایمان و کفر کے در میانی در جے پر ہوگا، نہ پورے طور پر مومن ہوگا نہ ہی کا فرراتنا سنا تھا کہ حضرت سن بھری سخت ناراض ہوئے اور اس کے اس موقف سے خود کو الگ رکھتے ہوئے آپ نے فرمایا: "قد اعترن عنا و اصل " یعنی واصل ہم سے الگ ہو گیا۔ اسی وقت سے وہ اور اس کے متبعین معتزلہ کے نام سے شہور ہو گئا۔ جس کا مطلب ہو تا ہے حق سے علاحدگی اختیار کرنے والی جماعت اور واصل بن عطانہ بہ اعتزال کا بانی کہلانے لگا۔ لیکن یہ لوگ بذات خود اپنا بڑا پر شش نام اصحاب العدل والتو حید رکھتے ہیں، جیسے کہ آج کل کے غیر مقلدین اپنانام اہلِ حدیث اور چوگڑالوی اپنانام اہلِ قرآن رکھتے ہیں۔

اصحاب العدل نام رکھنے کی وجہ ہیہ کہ ان کا موقف ہیہ کہ اگر کوئی اللہ تعالی کا اطاعت شعار بندہ ہے تواللہ تعالی پر واجب ہے کہ واجب ہے کہ وہ اسے جہنم میں ڈال دے، اس واجب ہے کہ اسے جنت میں واغل فرمائے اور اگر کوئی نافر مان اور سیہ کار ہے تواس پر واجب ہے کہ ذات باری تعالی پر کھے بھی واجب نہیں ہے، بندوں کو ثواب دینا ہی اس کا فضل ہے اور عذاب سے دوچار کرنا ہی اس کا عدل ہے، البند اواجب تعالی اگر فرمال بروار کو عذاب سے دوچار کردے اور نافر مان کو ثواب سے نواز دے تواس میں کوئی قباحت نہیں، ہی اور بات ہے کہ عادتِ مقدسہ اس کے بر علاف ہی جادی ہے۔ واجب تعالی مالک ہے اور سازی خلق اس کی مملوک ہے۔ مالک اپنی ملک میں جیساجا ہے تصرف کر سکتا ہے فاف ہی جادی ہے۔ واجب تعالی مالک ہے کہ معتزلہ کہتے ہیں صفاتِ باری تعالی فات تعالی کی عین ہیں کیوں کہ اگر صفاتِ باری تعالی الذات ہوں گی تو تعددِ قدماکی خرائی لازم آئے گی، اس لیے کہ صفات بھی واجب تعالی کی طرح سے قدیم ہیں، جب کہ اشاعرہ معترات کا یہ کہنا ہے کہ ذوات قدیم میں، جب کہ اشاعرہ حضات کا یہ کہنا ہے کہ ذوات قدیم میں اجب کا تعدد محال اور شرک نہیں ہے۔

الأحكام. وشاع المحلام، وتشبّثو اباذيال الفلاسفة في كثير من الأصول و الأحكام. وشاع مذهبهم فيما بين الناس إلى أن قال "الشيخ ابو الحسن الأشعري" لاستاذه أبي على الجبائي: ما تقول في ثلثة اخوة مات احدهم مطيعا و الأخر عاصيا و الثالث صغير أ؟ فقال ان الأول يثاب في الجنة. الثاني يعاقب بالنار. و الثالث لا يثاب و لا يعاقب فقال الأشعري: فإن قال الثالث: يارب لم امتني صغير او ما أبقيتني إلى أن أكبر فأو من

بك و اطبعك فادخل الجنة فماذا يقول الرب؟ فقال، يقول الرب إني كنت أعلم منك انك لو كبرت لعصيت فدخلت النار فكان الاصلح لك أن تموت صغيراً، فقال الأشعري فإن قال الثاني يارب لِمَ لم تمتنى صغير النلا أعصى لك فلا أدخل النار فماذا يقول الرب فبهت الجبائي و ترك الأشعرى مذهبه فاشتغل هو ومن تبعه بإبطال رأى المعتزلة، و إثبات ما ورد به السنة و مضى عليه الجماعة فسمو اأهل السنة و الجماعة.

ومین بعد پربین اور ہی مصحور میں و بوہ است و دیا ہے اور اکثر اصول اور احکام میں فلاسفہ کے دامن سے وابت ہوگئے اور لوگوں میں ان کا فد ہب پھیل گیا، یہاں تک کہ شخ ابوالحسن اشعری نے اپنے استاذا ہو علی جبائی سے بوچھا کہ آپ ان تین بھائیوں کے بارے میں کیا کہتے ہیں جن میں ایک مطبع ہو کر دو سرانا فرمان اور تیسر اصغر سنی میں فوت ہوگیا توابو علی جبائی نے کہا پہلے کو جنت میں ثواب دیا جائے گا ، دو سرے کو عذاب نار ہو گا اور تیسرے کو ثواب دیا جائے گانہ ہی عذاب تواشعری نے کہا کہ اگر تیسرا کیے کہ اے رب قونے بھیے بچین ہی میں کیوں فوت کر دیا اور بڑے ہونے تک باقی نہیں رکھا کہ میں تیرے اوپر ایمیان لا تا اور تیسرا کے کہ اے رب جنت میں داخل ہوجاتا، تورب کیا فرمائے گا ، تو ابوعلی جبائی نے کہا کہ الله فرمائے گا میں جانتا تھا کہ تو بڑا ہو گا تو نافرمائی کر کے جہنم میں واخل ہوجائے گا تو تو ہو گا تو نافرمائی کر کے جہنم میں موت دے دی جائے ہیں موت دے دی جائے ۔ تواشعری نے کہا کہ اگر دو سرا کیے کہ اے رب تو جبائی ہے گا تو جبائی ہے گا تو جبائی ہے کہا تھ میں تیری نافرمائی نہیں کر تا اور جنت میں داخل ہوجاتا تو اب نہیں میں کیوں نہیں موت دے دی تاکہ میں تیری نافرمائی نہیں کر تا اور جنت میں داخل ہوجاتا تو اب کہا گا ور اس کے انہات میں جٹ گئے جس پر ظاہر سنت کا ور ور ہوا ہے اور آپ اور جس پر صحاب کی جبائی سے کوئی جواب نہیں بن پڑا اور اشعری نے اس کے خد جب کو چھوٹر دیا اور آپ اور آپ اور جس پر صحاب کی جس میں خاص کی میں بی سے میں جٹ گئے جس پر ظاہر سنت کا ور ور ہوا ہے اور جس پر صحاب کی جس سے توان کا نام انگی سنت و جماعت پڑگیا۔

ٹھ انھم تَوَ غَلُو افی علم الکلام: -اس عبارت سے شار سے غلم کلام اور فلسفہ کے اختلاط و آمیزش پر ایک تمہیدی گفتگو

گی ہے۔ فرماتے ہیں کہ خلفا ہے عباسہ کے عہد حکومت میں جب فلسفے کا بونانی زبان سے عربی زبان میں ترجمہ کیا گیا تو مسلمان

پہلی بار بونانی فلسفے سے متعارف ہوئے اور ایک نیاطریقۂ فکر اور فلسفیانہ طرز استدلال ساسنے آیا جس کے نتیجے میں دوسرے ادیان و

ذاہب کے علما اور پیرو کاروں سے میل جول کا آغاز ہوا اور نئے نئے مسائل پیدا ہونے گئے، مثلاً خلق قرآن کا مسکلہ، رویت باری

تعالیٰ کامسکلہ، جبروقدر کامسکلہ، اس زمانے میں چول کہ عزلہ نے حکومت کے گلیادوں میں اپنے اثرور سوخ میں کافی حد تک اضافہ

کر لیا تھا بالخصوص مامون کے عہد حکومت میں ،اس لیے موقع سے فائدہ اٹھایا اور اپنے مدعا کے اثبات میں فلسفیانہ دلیلوں کی بحر مارکر

کتابوں کا بحر پور طریقے سے مطالعہ کرنا شروع کیا اور خوب خوب فائدہ اٹھایا اور اپنے مدعا کے اثبات میں فلسفیانہ دلیلوں کی بحر مارکر

دی ،اس طرح سے فلسفہ اور علم کلام کے اختلاط کے اسباب پیدا ہوتے گئے اور لوگوں میں معزلہ کا فہ ہب پھیلتا چاہا گیا۔ لیکن جب

دی ،اس طرح سے فلسفہ اور علم کلام کے اختلاط کے اسباب پیدا ہوتے گئے اور لوگوں میں معزلہ کا فہ ہب پھیلتا چاہا گیا۔ لیکن جب

قدرت کو منظور ہوا توخود آخیس میں سے ان کے باطل نظریات و عقائدگی دیجی بھیرتے ہوئے صف اعترال کو در ہم برہم کر دیا اور خور آخی کو می بھیرتے ہوئے صف اعترال کو در ہم برہم کر دیا اور خور آخی اور اور کیا اسادتک کو دم بخود کر دیا۔

إلى أن قال الشيخ ابو الحسن الأشعرى: -اس عبارت كى وضاحت سے يہلے بيرجان ليناضرورى ہے كه معتزله كاليك

عقیدہ یہ بھی ہے کہ بندول کے حق میں جو چیز آگے اور مناسب ہے اللہ تعالی پر واجب ہے کہ بندے کو وہ چیز مہیا کردے یا بندے کو ویسابناد ہے کیکن حضرت امام ابوالحسن اشعری کی جودت طبع نے اسے قبول نہیں کیااور واجب تعالی پر کوئی چیز واجب ہو۔ یہ بات آپ کے حلق سے پنچے نہیں اتر سکی، یہاں تک کہ آپ اپنے استاذ ابوعلی جبائی سے بوچھ بیٹھے کہ آپ کاان تین بھائیوں کے بارے میں کیاخیال ہے،جن میں ایک اللہ تعالیٰ کامطیع و فرماں بر دار اور دوسر انافرمان ہے جب کہ تیسر اایام طفولیت ہی میں جاں بحق ہو گیا۔ الله تعالی ان کے ساتھ آخرت میں کیاسلوک فرمائے گاتوابوعلی جبائی نے اپنے عقیدے کی روسے جواب دیا کہ مطیع اور فرمال بردار کو جنت میں اور نافرمال اور معصیت کار کوجہنم میں داخل کرے گاادر جھوٹے دانے کوجنت وجہنم کے مابین اعراف میں رکھے گا۔اس جواب پر حضرت امام ابوالحن اشعری نے کہاکہ اس سلوک پر اگر جھوٹا والا اللہ تعالی سے عرض گزار ہوکہ پرورد گار تونے مجھے بھلنے بھولنے کاموقع کیوں نہیں دیامیں بھی بڑا ہوتا تو تیری اطاعت شعاری کرکے جنت میں داخل ہونے کاحق دار ہوجا تا۔اس سوال پر جبائی نے جواب دیا کہ اگر چھوٹا والا اللہ سے بیہ سوال کرے گا تواللہ اس سے فرمائے گاکہ میرے علم میں بیہ تھاکہ اگر توبڑا ہو گا تو اطاعت شعاری کے بجامے نافر مانی کرے گا،جس کی بنا پر توجہنم کاسزاوار ہوجائے گالہٰذا تیرے حق میں اسلح اور انسب یہی تھاکہ مجھے اس کاموقع ہی نہ دیا جائے،اور کم سی ہی میں فوت کر دیا جائے۔اس جواب پر امام ابوالحسن اشعری نے منع وار د کرتے ہوئے یہ کہاکہ اس جواب کوس کرایگرنافرمان واجب تعالی سے بی فریاد کردے کہ تو پھر پرورد گار تونے مجھے بچین ہی میں کیوں نہیں موت دے دی كه مجھے نافرمانی كاموقع ہى نہيں ملتا،اس طرح میں جہنم كاسزادار ہونے سے في جاتا تواللہ تعالیٰ اسے كيم مطمئن كرے گا؟آپ ك اس ناقدانه استفسار پر ابوعلی جبائی مبهوت ہوگیااور اس سے کوئی جواب نہیں بن پڑا، بس اس وقت سے حضرت امام ابوالحن اشعری میں انقلاب نے کروٹ لی اور آپ اعتزال ہے سخت بے زار ہو گئے اور اس سے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے کنار کھی کرلی اور آپ پر بیراچھی طرح منکشف ہوگیاکہ اعتزال ایک مفروض یخیل کے سوا کچھ نہیں ہے اور حق وہی ہے جو صحابۂ کرام اور اسلاف سے حیلا آرہاہے اور قرآن واحادیث سے ظاہر ہے۔ پھر آپ اور آپ کے متبعین مثلاً ابوالحن باہلی، ابو بکر باقلانی، امام الحرمین اور امام رازی وغیرہ معتزلہ كے باطل نظريات اور فاسد عقائد كى يتى في ميں جث كے اور مذہب حق كى نشر واشاعت ميں لگ كے اور انھوں نے اپنى جماعت كا نام اہلِ سنت وجماعت رکھا،ان کے متبعین کواشاعرہ کہاجاتا ہے، اسی زمانے میں عالم اسلام کے دوسرے خطے ماورا النهر میں ایک دوبرے عالم حضرت شیخ ابومنصور ماتریدی علم کلام کی طرف متوجه ہوئے جو حنی المسلک تھے۔ جب کہ حضرت شیخ ابوالحن اشعری شافعي المسلك منص الرح المل سنت وجماعيت اشعرى اور ماتريدي ميرتقسيم موكئے ، يهي وجه ہے كه عقائداور اصول ميں شافعي علما اور متنگمین اشعری کہلاتے ہیں اور حنفی علمااور تنگمین ماتریدی کہلاتے ہیں۔اشعربیہ اور ماترید بیے کے مابین بیش ترمسائل میں اتحادیا پیا جاتاہے تاہم ان کے مابین کچھ مختلف فیہ مسائل بھی ہیں۔(تفصیل کے لیےدیکھے نبراس، ص:اس)

، ہم یہاں پر حدوث الفتن و جہاد اعیان السنن کے حوالے سے حضرت امام ابوالحن اشعری کے حالات ذکر کررہے ہیں، جے صاحب کتاب نے علامہ ابن سکی کی کتاب ''طبقات الشافعیة الکبریٰ'' کے حوالے سے درج کیا ہے۔

امام ابوالحس على بن اساعيل اشعرى والطيخطية

اضیں کی جانب سلسلۂ اشعریمنسوب ہے۔وہ امام اہل سنت وماحی بدعت ہیں۔ آپ نے اولاً ابوعلی جبّائی سے علم حاصل کیا اور مذہبِ اعتزال میں اس کے تابع رہے۔ مناظرے کے ماہر اور اپنے مخالفین سے مباحثہ میں جری تھے۔ جبّائی مصنف اور قلم کار



ضرور تھالیکن مناظروں میں کم زور تھا۔ جب بھی مناظرہ کی ضرورت پیش آتی تواشعری کوابنی نیابت کا حکم دیتا۔ اشعری مذہبِ اعتزال پر قائم رہے، یہاں تک کہ معتزلہ کے امام ہو گئے۔

پھر جب اللہ تعالیٰ نے ان سے آپ دین کی نصرت کا ارادہ فرمایا اور اتباع حق کے لیے ان کاسینہ کھول دیا تووہ پندرہ دن کے لیے اپنے گھر میں روبوش ہوگئے، پھر جامع مسجد میں تشریف لائے اور منبر پر پچڑھ کر فرمایا: "اے لوگو! میں تم سے آئی مدت تک غائب رہا تاکہ غور و فکر کروں، تو دلائل میرے نزدیک برابر معلوم ہوئے اور کوئی دلیل دوسری دلیل پر رائح نہ معلوم ہوئی۔ تومیں نے اللہ تعالیٰ سے ہدایت طلب کی۔ اللہ تعالیٰ نے مجھے ان اعتقادات کو اپنانے کی ہدایت دی جن کومیں نے ان کتابوں میں تحریر کیا ہے۔ اور اپنے تمام سابقہ عقیدوں سے ایسے ہی علاحدہ ہوگیا جیسے اپنے اس کیڑے سے ، یہ کہتے ہوئے انھوں نے اپنے جسم سے کیڑا اتار کر چھینک دیا اور جو کتابیں انھوں نے ذہ ہب اہل سنت کے مطابق تصنیف کی تھیں لوگوں کے سپر دکر دیا۔"

ابن سکی نے بیان کیا ہے کہ ان کے مذہب اعتزال سے پھرنے کاسب یہ ہواکہ انھوں نے خواب میں رسول اللہ ہڑا تھا گئے۔ کی زیارت کی توسر کارنے ان سے فرمایا کہ ''اے علی !اس مذہب کی مد د کر جو مجھ سے مروی ہے بلا شبہہ وہی حق ہے۔'' یہ خواب انھول نے رمضان کے عشر واول میں دکھا، پھر عشر و ٹانی میں اور پھر ستائیسویں شب میں دکھا عرض کی یار سول اللہ! میں وہ مذہب ایک خواب کے سبب کیسے جھوڑ دوں جن کے مسائل اور دلائل تیں سال سے میرے ذہن نشیں ہیں؟

ر سول الله ﷺ فَيْ الله عَرَمايا، مِيس جانتا ہوں کہ اس معاملے ميں الله تعالی تنصیں لین خاص مددے نوازے گا۔اگر میہ بات نہ ہوتی تومیں ابھی اس مذہب کے سارے دلائل تمھارے سامنے واضح کر دیتا۔ اس لیے تم اِس راہ میں کوشش کرو، یقیناالله تعالی تنصیں لین مددے جلد ہی سرفراز فرمائے گا۔ پھروہ بیدار ہوئے اور فرمایا: "حق کے بعد گراہی کے سوایچھ بھی نہیں۔"

شیخ علم کلام اور دو سرے علوم کی طرح تصوف اور علم باطن میں بھی امامت اور پیشوائی کا درجہ رکھتے تھے۔استاذ ابواسحاق اسفرائینی نے فرمایا کہ میں شیخ ابوالحن با ہلی کے سامنے ایسے ہی تھاجیسے سمندر کے سامنے قطرہ۔ اور انھوں نے شیخ سے سناکہ وہ فرماتے تھے کہ میں امام اشعری کے سامنے ایسے ہی تھاجیسے کہ سمندر کے سامنے ایک قطرہ۔

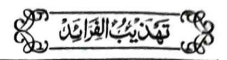
ان کی صحبت میں رہنے والوں کا بیان ہے کہ انھوں نے بیس سال تک عشاکے وضو سے فجر کی نماز اواکی۔وہ ایک گاؤں کی آمدنی پر زندگی گزارتے تھے،جوان کے واوابلال بن الی بردہ بن الی وی اشعری نے لینی اولاد پر وقف کیا تھا۔ان کا سالانہ خرج سترہ در ہم تھا، ہر مہینے میں ایک در ہم سے کچھ زیادہ۔

### **ተተ**

الفلاسفة فيما خالفوا فيه الفلسفة عن اليونانية إلى العربية وخاض فيها الإسلاميون وحاولوا الرد على الفلاسفة فيما خالفوا فيه الشريعة، فخَلَطُوا بالكلام كثيراً من الفلسفة ليحققوا مقاصدها، فيتمكنوا من إبطالها، وهلمَّ جزَّا، إلى أن أدرجوا فيه معظم الطبيعيات والإلهيات، وخاضوا في الرياضيات، حتى كاد لا يتميز عن الفلسفة لولاا شتماله على السمعيات، وهذا هو كلام المتأخرين.

توجهد: - پھرجب فلسفہ بونانی زبان سے عربی زبان کی طرف نظال ہوااور اہلِ اسلام نے اس میں غور وخوض شروع کیا اور جن مسائل میں فلاسفہ نے شریعت کی مخالفت کی تھی ان میں ان پررد کرنے کا ارادہ کیا توانھوں نے فلسفہ کے اکثر مسائل کو کلام





ے ملاڈالا تاکہ فلسفہ کے مقاصد ثابت کرسکیں اور اس کے ابطال پر قابوپاسکیں، اس طرح بیسلسلہ آگے بڑھتارہا، یہال تک کہ علم کلام میں طبعیات اور الہیات کے مشہور مسائل در آئے اور مسلمان ریاضیات میں بھی مشغول ہوئے، یہاں تک کہ اگر علم کلام سمعیات پر شمتل نہ ہوتا توقریب تھاکہ وہ فلسفہ سے ممتاز ہی نہ ہوتا۔ بیہ متاخرین شکلمین کاکلام ہے۔

ٹملمانقلت الفلسفة: -اس عبارت سے شارح نے علم كلام كى فلف سے آميزش اور اس كے وجوہ واسباب پرروشن ڈالی ہے اور اس كے متاخرين متكلمين كے كلام كى نوعيت كو بھى بيان فرمايا ہے۔

افاده خاص: يهال «نبراس» ك حوالے سے فلسفہ سے متعلق كچھ مفيد باتيں پيش كى جار بى ہيں۔

علوم فلسفه عموماتين قسمول برشمل بين:

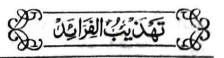
تشم اول: حکمتِ طبعیہ۔اس میں ان امور سے بحث ہوتی ہے جو ذہن اور خارج دونوں میں مادّہ کے محتاج ہوتے ہیں معنے کہ جسم۔ معمے کہ جسم۔

حكمت طبعيه كے تحت مندرجه ذيل علوم آتے ہيں:

|                 |                 | A STATE OF THE PARTY OF THE PAR |                      |
|-----------------|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| (١)سمع الكيان   | (۲)علم الساء    | (٣)علم العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (٤)علم الحيوان       |
| (٥)علم النفس    | (٦)علم الطب     | (٧)علم الفلاحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (٨)علم التعبير       |
| (٩)علم البيطره  | (١٠)علم السيميا | (۱۱)علم البذوره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (١٢)علم الليميا      |
| (١٣)علم الريميا | (١٤)علم الهيميا | (١٥)علم الفراسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (١٦)علم احكام النجوم |

فتم الى: حكمت رياضيد اس ميس ان امور سے بحث موتى بجو صرف خارج ميس مادے ك محتاج موتے ہيں۔ ذہن





میں نہیں، جیسے کرہ صرف خارج میں مادّی شکل وصورت کامختاج ہو تاہے نہ کہ ذبن میں عقل ذبن میں کرہ کا تصور لکڑی یالوہ کے مادّے کے بغیر کرلیتی ہے۔

اس کے تحت مندرجہ ذیل علوم آتے ہیں:

| طات (٣)علم الحساب (٤)علم هيئة الصغرى | (۱)علم الهندسه (۲)علم المخرو |
|--------------------------------------|------------------------------|
|--------------------------------------|------------------------------|

فشم ثالث: حكمت الهيه السيال الن امور سے بحث ہوتی ہے جوذ ہن اور خارج كسى ميں بھى مادّے كے محتاج نہيں ہوتے ہيں ال ہوتے ہیں۔ جیسے وجود، وجوب، علت ومعلول وغیرہ۔

اس کے تحت مندرجہ ذیل علوم آتے ہیں۔

علم المقولات العشر (۲)علم وجود الواجب (۳)علم العقول العشره

تعالىٰ و صفاته

(٤)علم حكمة الاشراق (٥)علم النبوة (٦)علم الولاية

(V)علم المعاد (A)علم الدعوات

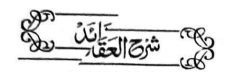
 $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$ 

العلوم الدينية، وكون العلوم، لكونه أساس الأحكام الشرعية ورئيس العلوم الدينية، وكون معلوماته العقائد الإسلامية، وغايته الفوز بالسعادات الدينية والدنيوية، وبراهينه الحجج القطعية المؤيد أكثرها بالأدلة السمعية.

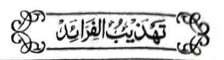
تو جسمہ: -حاصل بیہ کہ احکام شرعیہ کی اساس اور تمام علوم دینیہ کارئیس ہونے کی بنا پر علم کلام تمام علوم میں اشرف واعلیٰ ہے اور اس کے معلومات اسلامی عقائد ہیں اس کی غرض وغایت دینی اور دنیوی سعادت ہے اور اس کی دلیلیں ایسی ججت ِقطعیہ ہیں جن میں اکثر کی تائیراد لئے سمعیہ ہے۔

اس عبارت سے شارح نے جملہ علوم و فنون میں علم کلام کی جواہمیت و فضیلت ہے اس پرروشی ڈالی ہے، فرواتے ہیں کھلم کلام تمام علوم و فنون میں شرف و فضیلت کے اعتبار سے اعلیٰ ترین مقام پر فائز ہے۔ وجہ بیہ ہے کہ وہ احکام شرعیہ جن کا تعلق عمل سے ہے، ان کا دارو مداعلم کلام پر ہے، اس لیے کہ جسے اللہ در سول کی معرفت نہیں حاصل ہوگی اسے احکام شرعیہ علیہ اور فرائفن و واجبات و سنن کی معرفت نہیں ہو کتی اور اس لیے بھی علم کلام کو شرف و بر تری حاصل ہے کہ یہ تمام دینی علوم مثلاً ہفتیر، حدیث، اصولِ فقہ، فروع فقہ اور تصوف کارئیس ہے اور اس کے جملہ علومات اسلامی معتقدات ہیں جن سے ایمیان اور اسلام کا حصول ہوتا ہے۔ فقہ، فروع فقہ اور تصوف کارئیس ہے اور اس کے جملہ علوم پر شرف و بر تری حاصل ہے کیوں کہ اس کی تخصیل سے انسان دینی اور دنیوی غرض و غایت کے لحاظ سے بھی اسے جملہ علوم پر شرف و بر تری حاصل ہے کیوں کہ اس کی تخصیل سے انسان دینی اور دنیوی

ر ن وعایت سے فاط سے من اسے بھت ہو گیر سرف وہرس کا سے بیوں کہ اس کے مسیل سے انسان دی اور دنیوی سعاد توں سے انہم سرین مطلوب و مقصود کا حصول ہوتا ہے اور دنیوی سعاد تیں







اس سے اس لیے حاصل ہوتی ہیں کہ بین الناس تنظم عالم کونمایاں مقام حاصل ہوتا ہے۔ لوگ شکل ترین مسائل میں اس کی رجوع کرتے ہیں اور عادتِ الہیہ بھی جاری ہے کہ جواس کے دین کی حفاظت وصیانت میں لگار ہتا ہے اللہ تعالیٰ اس پرمائل ہر کر رہتا ہے اور لوگوں میں اس کی تعظیم و توقیر کا جذبہ پیدا کر دیتا ہے۔

ولائل وبراہین کے اعتبار سے بھی اس کو جملہ علوم پر فوقیت حاصل ہے ،اس لیے کہ اس کی دلیلیں ایسی جحتِ قطعیہ ہیں جن سے ظن اورشکوک واوہام کا پر دہ چاک ہوجا تا ہے اور ان میں اکثر کی تائید کتاب وسنت ،اجماع اور قیاس سے ہوتی ہے۔ سے معرب سرب سرب

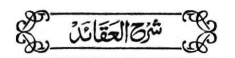
اليقين ، والقاصد إلى إفساد عقائد المسلمين، والخائض فيما لا يفتقر إليه من غوامض المتفلسفين. وإلا فكيف يتصور المنع عمَّاهو أصل الواجبات وأساس المشروعات.

توجسمہ: علم کلام میں سلف سے جوطعن اور اس کی تخصیل سے ممانعت منقول ہے توبید دین میں تعصب رکھنے والے کے لیے ہے اور اس کے لیے ہے اور اس کے لیے ہے اور اس کے لیے ہے جولقین کی تخصیل سے قاصر ہواور جو مسلمانوں کے عقیدے میں فساد برپاکرنے کے در پے ہو اور اس کے لیے ہے جوفلے نے غیر ضروری رموز واسرار میں انہاک رکھنے والا ہوور نہ تواس علم کی تحصیل سے کیسے رو کا جاسکتا ہے ، جو تمام واجبات کی اصل اور جملہ احکام شرعیہ کی اساس ہو۔

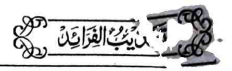
تشريـــــ

اس عبارت سے شار آ ایک سوالِ مقدر کا جواب دینا جائے ہیں، فرماتے ہیں کہ جب علم کلام اشرف علوم ہے تو پھر کیا وجہ
ہے کہ اسلافِ کرام اور ائمہ سے اس علم پر نقد و جرح اور اس کی تحصیل سے ممانعت کے اقوال منقول ہیں، جیسا کہ حضرت امام ابو
یوسف فرماتے ہیں۔ "من تکلم تزندق "متکلم زندیق ہے۔ اور آپ ہی سے یہ مروی ہے کہ ہارون الرشید کے دربار میں دو مخص
علم کلام کے کسی مسئلہ پر مناظرہ کر رہے تھے توہارون الرشید نے حضرت امام ابویوسف کو فیصلے کے لیے کہ اتو آپ نے فرما یا کہ میں لا
یعنی باتوں کا فیصلہ نہیں کر تا۔ توہارون نے آپ کو ایک لاکھ در ہم دینے کا حکم دیا۔ حضرت امام شافعی نے فرما یا کہ مشکلہ میں کا گرد نیں مار
دی جائیں اور اخیس اونٹ پر بھاکر شہر شہر گھما یا جا گے اور یہ منادی کرادی جائے کہ بدا س کی سزاہے جو کتاب و سنت کا تارک ہے اور
علم کلام میں شغل رکھتا ہے۔ اور حضرت شنح الاسلام محدث صوفی عبداللہ انصاری ہروی نے توباضابطہ علم کلام کی خدمت میں ایک
کتاب لکھ دی ہے اور بعض مشائح نے فرمایا ہے کہ اگر کوئی اپنے مال کو علاے اسلام میں تقسیم کرنے کی وصیت کر دے تواس کی
وصیت میں متعلمین علماداخل نہیں ہوں گے۔

جواب سنارح جواب دیے ہیں کہ بیمذ مت اور ممانعت ہر کسی کے لیے نہیں ہے بلکہ اس کا دائرہ چارشخصوں میں محدود ہے۔(۱) جوشخص دین میں تعصب اور عنادر کھتا ہے ، حق واضح ہونے کے باوجوداس کی اطاعت نہیں کرتا توعلم کلام اسے مزید جری بنا دے گا اور وہ مناظرہ پر آمادہ ہوجائے گا۔ (۲) جو کمزور ذبن کا ہو مسائل کی باریکیاں اور دلائل کی گھیاں نہ سمجھ سکے توعلم کلام کی تحصیل غباوتِ ذبنی کی بنا پر اس کے ایمان میں وسوسے اور کمزوری پیدا کر دے گی۔ (۳) جس کا مقصد کمزور اور بے پر معے لکھے مسلمانوں کے عقیدے میں فساد پیدا کرنا ہو۔ (۷) جو فلسفے کی غیر ضروری اور لایعنی باریکیوں میں پر ٹار ہتا ہواور اس کی پر چیج زلفوں







۔ \* ﴿ وَخُمْ مِیں الجھار ہتا ہو، ورنہ تو پھر ایسے علم کی تحصیل سے کیوں کررو کا جاسکتا ہے ، جس پر تمام واجبات اور جملہ احکام شرعیہ کا رومدار ہو۔

#### \*\*

المحدثات على وجود الصانع وتوحيده وصفاته وأنه أنم لما كان مبنى علم الكلام على الاستدلال بوجود المحدثات على وجود الصانع وتوحيده وصفاته وأفعاله، ثم الإنتقال منها إلى سائر السمعيات، ناسب تصدير الكتاب بالتنبيه على وجود ما يُشاهد من الأعيان و الأعراض، وتحقق العلم بهاليتو صل بذلك إلى معرفة ما هو المقصود الأهم، فقال:

تر جسمہ: - پھر جب کہ علم کلام کی بنیاد محد ثات کے وجود سے صائعِ عالم کے وجود اور اس کی توحید وصفات اور اس کے افعال پر استدلال کرناہے، پھران سے تمام معی مسائل کی طرف انتقال کرناہے توان تمام موجود ات کے وجود اور ان کے ثبوت علم پر تنبیہ کرنامناسب معلوم ہواجن کا اعیان اور اعراض میں سے مشاہدہ کیاجا تا ہے تاکہ ان سے اس کی طرف رسائی ہوسکے جومقصود اہم ہے تومصف نے فرمایا:

تشريــــــح

اس عبارت سے ایک اعتراض کا جواب دیا گیا ہے۔ اعتراض میہ ہے کہ جب علم کلام کامقصو داصلی ذات واجب تعالیٰ اور اس کی صفات سے بحث کرنا ہے توماتن نے اپنی کتاب کوان مباحث سے شروع کرنے کے بجامے حقائق اشیا اور ان کے ثبوتِ علم سے کیوں شروع کیا ہے ، وجہ کیا ہے ؟

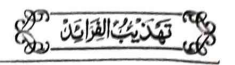
شارح اس اعتراض کا جواب پیش کررہے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ اعتراض بالکل بجاہے ، لیکن وجودِ صانع پر استدلال اور ذات و صفات واجب تعالی سے بحث موجودات کے وجود پر ہی موقوف ہے۔ اس لیے مناسب معلوم ہوا کہ جہلے اشیا کا وجود واقعی ثابت کر دیاجائے خواہ ان کا تعلق اجسام سے ہویا جواہر سے یا اعراض سے اور اان کے ثبوتِ علم کو بھی ثابت کر دیاجائے تاکہ ان سے صانع عالم کے وجود اور اس کی وحد انیت پر استدلال کیاجا سکے اور دیگر صفات وافعال کے مباحث پیش کیے جاسکیں۔ پھر بتدرت کو دیگر سمعی مباحث مثلاً احوالی قبر، جنت وجہنم ، محث نبوت ورسالت وغیرہ کو ذکر کیاجائے۔

#### **☆☆☆☆☆**

المذاهب، عَالَ أَهُلُ الحَقِ وهو الحكم المطابق للواقع، يطلَق على الأقوال والعقائد والأديان والمذاهب، باعتبار اشتمالها على ذالك. ويقابله الباطل. وأما الصِّدُقُ فقد شاع في الأقوال خاصة، ويقابله الكذب. وقد يفرّق بينهما بأنَّ المطابقة تعتبر في الحقّ من جانب الواقع، وفي الصِّدقِ من جانب الحكم، فمعنى صدق الحكم مطابقته للواقع، ومعنى حَقِّيتَه مطابقة الواقع إياه.

توجسمہ: -اہلِ حق نے کہا: حق وہ تھم ہے جو واقع کے مطابق ہو۔ حق کا اطلاق اقوال، عقائد، ادیان اور مذاہب پر ہوتا ہے۔ان (امور اربعہ) کے حق پر شممل ہونے کے اعتبار سے اور حق کا مقابل باطل ہے، کیکن صدق کا اطلاق بالخصوص قول میں مشہور ہے صدق کے مقابلے میں کذب آتا ہے اور بھی دونوں کے مابین فرق یوں کیاجاتا ہے کہ حق میں مطابقت جانب واقعہ سے ہوتی ہے اور صدق میں جانب تھم سے، لہذا تھم کا واقعہ کے مطابق ہوناصدق ہے اور واقعہ کا تھم کے مطابق ہوناحق ہے۔





تشريـــــــــــح

خطبے سے فارغ ہونے کے بعداب شارح متن کتاب کی تشریح کی طرف اپنی توجہ مبذول کررہے ہیں۔ فرماتے ہیں: قَالَ أَهٰلَ الْمَحَقِّ: -اہٰلِ حَق سے مراداہلِ سنت وجماعت ہیں اس لیے کہ یہی وہ جماعت ہے جواس حق صریح کی متبع ہے، جو کتاب وسنت سے ظاہر ہے، خواہ وہ اشعری ہوں یا ماتریدی۔ اس لیے کہ ان کے مابین اعتقادی اصول میں کوئی ایسااختلاف نہیں ہے کہ ایک طبقہ دوسرے کی تکفیر کرے یافاسق قرار دے تاہم ان میں بعض مسائل میں فروی اختلاف ضرور ہیں۔

و ہو الحکم المطابق للو اقع: -شارح نے اس عبارت ہے حق کی تعریف کی ہے اور حق اور صدق میں ہاہم کیا فرق ہے اس کی وضاحت کی ہے۔

فرماتے ہیں کہ وہ کم جوواقع کے مطابق ہواہے تی کہاجاتا ہے، حق کااطلاق تول، عقیدہ، دین اور مذہب پر ہوتا ہے، بولاجاتا ہے تول حق ہے۔ عقیدہ حق ہے، دین حق ہے، مذہب حق ہے۔ حق کااطلاق ان امور اربعہ پر اس لیے ہوتا ہے کہ یہ (امور اربعہ حق پڑمتل ہوتے ہیں۔ ہای طرح حق پڑمتل ہوتے ہیں۔ ہای طرح حق پڑمتل ہوتے ہیں۔ ہای طرح عقیدے اور اقوال میں بھی جواحکام ہوتے ہیں ان میں بھی واقع کی مطابقت پائی جاتی ہے۔ شارح کے قول "باعتبار اشتہالها علی ذالک "کا یہی مطلب ہے۔ بہر حال حق ان امور اربعہ میں سے ہراکید پڑمول ہوتا ہے جب کہ صدق بالخصوص قول میں علی ذالک "کا یہی مطلب ہے۔ بہر حال حق ان امور اربعہ میں سے ہراکید پڑمول ہوتا ہے جب کہ صدق بالخصوص قول میں مشہور ہے۔ لہذا قولِ صادق تو کہا جائے گالیکن عقیدہ صادقہ نہیں کہاجائے گا۔ نیز دونوں میں تقابل کے اعتبار سے بھی فرق بیان کیا جاتا ہے۔ حق کامقابل باطل آتا ہے، جب کہ صدق کے مقابلے میں کذب آیا کرتا ہے۔ واضح ہو کہ حق وباطل میں جو تقابل ہے وہ تقابلی تضاد بھی ہو سکتا ہے اور تقابلی ایجاب وسلب بھی۔

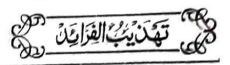
تقابل تضاو: - متقابلین وجودی ہوں اور کسی کا تعقل کسی دوسرے پر موقوف نہ ہوجیسے سواد اور بیاض۔ تقابل اسلامی وسلمی: - متقابلین میں سولک وجودی ہودوں دوسرای میں ہودوں کے ہودان وجودی کے ساتھ ہود

تقابل ایجاب وسلب: - متقابلین میں سے ایک وجودی ہواور دوسراعدی ہواور وجودی کے ساتھ عدی کے محل کا متصف ہونامحال ہوجیے فرس و لافرس۔

مذکورہ بالاتفصیل سے واضح ہوتا ہے کہ حق اور صدق میں معنی کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں ہے۔جوحق ہے وہی صدق ہے اور جوصد ق ہے وہی حق ہے۔ تاہم مصد افتا کے اعتبار سے فرق ضرور ہے۔ حق کا اطلاق امورِ اربعہ مذکورہ میں سے ہرا یک پر ہوتا ہے، جب کہ صدق صرف قول کے ساتھ خاص ہے۔

اس اعتبار سے حق اور صدق میں علی و علی اعتبار سے بھی فرق ہوگا۔ جب کہ ماقبل میں جو فرق بتایا گیا ہے اس کے لحاظ سے صرف کل استعال کے اعتبار سے دونوں میں فرق ہوگا ، مفہوم کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں ہوگا۔ اور بھی عکم اور اعتقاد سے





صرف*ے نظر کرتے ہوئے حق* اور صدق کا اطلاق نفس مطابقت پر بھی ہو تاہے ، بعنی مطابقت جب جانبِ واقعہ سے محوظ ہوگی تواس مطابقت پرتن کااطلاق ہوگا اور جب مطابقت کا اعتبار جانب بھم سے ہوگا تواس کا نام سدق رکھا جائے گا۔ کہا فی «شرح التھذیب»۔

الضاحك والكاتب ممايمكن تصور الإنسان بدونه، فإنه من العوارض. وقديقال: إنَّ ما به الشيءُ هو هو باعتبار تحقّقِه حقيقة، وباعتبار تَشخَصِه هُو يَة، ومعقطع النظر عن ذالك مَاهِيَة.

توجهد: -حقائقِ اشيا ثابت ہيں، جس سے شي شي موجائے وہ شي كى حقيقت اور ماہيت ہے، جيسے انسان کے ليے حيوانِ ناطق، برخلاف ضاحک اور کاتب کے ۔ بیوارض میں ہے ہیں ان کے بغیر انسان کا تصورمکن ہے اور بھی کہاجا تا ہے کہ" مابہ الشیء هو هو "التيخقق كاعتبار سيحقيقت اور شخص كاعتبار سيهو يت اوران دونول سي قطع نظر ماهيت ب-

حَقَائقُ الأنشَياءِ ثَابِتَةُ: -حَقَائق كَي اشياكي طرف اضافت، اضافت بيانيه بي ياضافت مي الى الاسم كي قبيل سے به دونول میں ترکیب اضافی سے جو تغایر سمجھ میں آرہاہے وہ صرف اعتباری ہے جیسے کہ نفس شی ، عین شی میں تغائر اعتباری ہے جوشی ہے وہی عين ثي إورجوعين شي موهي شي كراحقائق الاشياء ثابتة كامعنى مرالاشياء موجودة) ليني اشياب وجودواقعي اونفس الامری کے ساتھ موجود ہیں۔ایسانہیں ہے جیساکہ معتزلہ گمان کرتے ہیں کہاشیاایے وجود واقعی حقیق کے بغیر پائی جاتی ہیں۔ یہاں پراس سوال کا جواب دیتے چلیس توزیادہ بہتر ہوگا۔ سوال بیہے کہ جب حقیقتِ شیٰ اور شیٰ میں ترادف ہے اور حقائق کی اشیاکی طرف اضافت، اضافت بیانیہ ہے توماتن کو صرف الاشیاء ثابتة کہنا جا ہے تھا، اشیا پر حقائق کو کیوں داخل کیا گیا؟ جواب سیے کہ بداعتراض بجاہے لیکن اصل میں اس عبارت سے ماتن کا مقصود عندبداور عنادبد پررد کرناہے جو حقائق اشیا کے منکر ہیں، جیساکہ آگے آرہاہے۔عندیداس بات کے قائل ہیں کہ اشیابھارے اعتقادات کی تابع ہیں، ہم کسی شی کے جوہر ہونے کا اعتقاد کریں تووہ ٹئ جوہر ہوگی،عرض کااعتقاد کریں گے توعرض ہوگی۔قدیم کااعتقاد کریں گے تووہ قدیم ہوجائے گی،حادث کااعتقاد کریں گے توحادث، علی هذا القیاس - جب که عنادیه کاموقف میے که اشیااوہام وخیالات بیں جیسے کہ پانی کے نقوش ، اس لیے اشیا پر حقائق کوداخل کرکے ان کار دکیا جارہاہے کہ ایسانہیں ہے،بلکہ اشیار پی حقیقت اور وجود واقعی کے ساتھ موجود ہیں۔

حقیقةالشيءو ماهیته مَابه الشيءُ هُوَ ؛ – شارح کی اس عبارت سے ظاہر ہوتا ہے کہ شک کی حقیقت اور اس کی ماہیت

میں ترادف ہے، جبیاکہ معًابعد آرہاہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ جس سے شی شی ہوتی ہے اسے شی کی حقیقت کہا جاتا ہے، جیسے حیوانِ ناطق ہے جس سے انسان انسان ہوجاتا ہے،بہلفظ دیگر شی کے جواجزاے حقیقیہ ہوتے ہیں وہ شی کی حقیقت کہلاتے ہیں لہذاضا حک اور کا تب پرانسان کی حقیقت کااطلاق نہیں ہوگاس لیے کہ بیانسان کے اوصاف اور اس کے عوارض میں سے ہیں۔



# آگ اور پانی،روٹی کی حقیقت میں داخل ہیں

قاسمی کی شخفین: اس مقام پر «بیان الفوائد فی حل شرح العقائد » ص: ۲۷ پرفاضل شارح جودار العلوم دیوبند کے استاذ ہیں،

ماہیت شی کی وضاحت کرتے ہوئے رقم طراز ہیں۔

ناظرین خور فرمائیں، فاضل شار 7 نے پانی اور آگ کو بھی روٹی کی حقیقت اور ماہیت میں داخل مان لیا ہے، حالال کہ حقیقت ثی کا خاتیات میں کا خاتیات شی کی حقیقت شی کا طلاق ہوتا ہے اور ذاتیاتِ شی کا شی ہے اور شی کا ذاتیات سی کا خاتیات سی کا اطلاق ہوتا ہے اور ذاتیاتِ شی کا شی ہے اور شی کا ذاتیات سے انفکاک محال ہے، ورنہ شی شی ہی مالال کہ آگ اور پانی کا حال ہے ہے کہ بیر دوٹی ہے منفک ہی نہیں ہوتے بلکہ ان کا ایک دو سرے سے انفکاک ضروری ہے، ورنہ لازم آئے گا کہ جب آپ روٹی کھار ہے ہوں توآگ اور پانی بھی کھار ہے ہول، اور جس کی وجہ سے شی بنتی ہے وہ شی کی غرض کہلاتی ہے نہ کہ شی کی حقیقت اور ماہیت، قاسی صاحب اس پر بھی ذراغور کرلیں۔

وقدیقال: إنَّ مابدالشی الله هو: -اس عبارت سے شارح حقیقت اور ماہیت کے ماہین جو مشہور فرق ہے اسے بیان برتے ہیں، فرماتے ہیں کہ ازروئے حقیقت کے دونول کے مفہوم میں کوئی فرق نہیں ہے جو حقیقت ہے وہی ماہیت ہے اور جو ماہیت ہے وہی حقیقت ہے، تاہم اعتباری فرق ضرور ہے۔ شیء من حیث ہو ہو اپنے تحقق کے اعتبار سے حقیقت ہے اور ثی اپنے تشخص کے اعتبار سے ہو یت ہے اور تشخص اور حقیق سے قطع نظر ماہیت ہے ایمنی شی کے اجزائے حقیقہ کے وجود کے لحاظ سے شی کو حقیقت کہتے ہیں اور شی کے وہ عوارض جو شی کواس کے جمیع ماعدا سے ممتاز کر دیں ان کے لحاظ سے شی کو ہو یت کہا جاتا ہے، تدریس کے جاتا ہے اور ان دونول سے قطع نظر شی کو ماہیت کہا جاتا ہے جیسے انسان کو خطابت کے اعتبار سے خطیب کہا جاتا ہے، تدریس کے اعتبار سے مدرس کہا جاتا ہے، شعرو شخن کے اعتبار سے شاعر کہا جاتا ہے، تو یہاں پر من حیث الذات ان میں کوئی فرق نہیں ہے، فرق صرف اعتباری ہے ا

ھویة: -"ه" کے ضمہ کے ساتھ ہے۔ ضمیر "ھو" سے ماخوذ ہے۔ ھو یت کا اطلاق بین معنوں پر ہوتا ہے۔ (۱) ماھیت شخصی -اشاعرہ اس کے قائل ہیں اور عبارت میں ھو یت سے یہی معنی مراد لیا گیا ہے۔

(۲)و جو د خار جی -اس کیے کہ شکا پنے وجودِ خارجی کے لحاظ سے بی اشارہ حسیہ کے قابل ہوتی ہے۔ هو یت کے بیدونوں معنی ستعمل ہیں اور مشہور ہیں۔

(٣) تشخص - يدهو يت كامعنى غيرمشهور ب- فاحفظها لئلا تخبط في استعمالا تها المختلفة.

\* والشيء عندناهو الموجود، والنُبوتُ والتَحققُ والوجودُ والكُونَ الفاظمَتر ادفة، معناهابديهي التصور. ترجيمه: -اورثي مارينزديك موجود كركمة بين - ثوت جقق، وجوداور كون الفاظ مترادفه بين اوران كامفهوم بديمي





اس عبارت سے شارح نے شی کے معلی اور مفہوم کی تشریح کی ہے۔

فرماتے ہیں کہ ہمارے نزدیک یعنی عند الاشاعرہ ٹی کا قیقی معنی موجودہے تاہم معدوم پر بھی بھی ٹی کا اطلاق مجاناً ہوتا

ہے۔معتزلہ کااس میں اختلاف ہے۔عند المعتز له شی کااطلاق موجودومعدوم میں سے ہرایک پر حقیقت ہے۔ معتزلہ اور اشاعرہ کے مابین مختلف فیہ مسائل میں سے ایک مسئلہ میر بھی ہے کہ معدوم شی ہے یانہیں۔عند الاشاعرہ

معدوم شی نہیں ہے جب کہ عند المعتزله معدوم بھی شی ہے۔ در حقیقت بیالک لغوی بحث ہے۔ اس کا دار و مدار شینیت کی تفيرير إ-اشاعره كہتے ہيں كه "ثى" موجود كو كہتے ہيں، جب كه معتزله كاموقف بيہ ك "ثى" معلوم كو كہتے ہيں اور معلوم موجوداور معدوم دونوں پرصادق ہوتا ہے۔ فریقین کے پاس اپنے اپنے موقف پر استدلال کے لیے دلیلیں موجود ہیں۔ آخر کتاب

میں والمعدوم لیس بشئ کے تحت اس کی تفصیلی بحث آر ہی ہے۔

والثبوت والتحقق والوجود: -اس عبارت سے شارح به بتانا جائے ہیں کہ مارے نزدیک ثبوت، تحقق، وجوداور کون الفاظ مترادفہ ہیں۔ لینی بیسب متحد المعنی ہیں، باعتبار معنی اور مفہوم کے ان میں کوئی فرق نہیں، جب کہ معتزلہ کاموقف بیہے کہ الیانہیں ہے، بلکہ ثبوت وجود سے عام ہے، لہذامعدومات مکنه معتزلہ کے نزدیک خارج میں ثابت توہیں، کیکن موجود نہیں ہیں۔ معتزلہ کہتے ہیں کہ ثبوت نام ہے کسی چیز کا بغیر تحقق واقعی کے پایاجانا۔ یہ بحث بھی آخر کتاب میں آر ہی ہے۔

اس کے بعد شارح فرماتے ہیں کہ بیسب کے سب بدیمی التصور ہیں،غایت ظہور کی وجہ سے ان کی تعریف ممکن نہیں ہے۔ ہاں ازروے لغت ان کی تفیر ہوسکتی ہے محققین سے جی کہتے ہیں کہ وجود کابدیبی ہوناجھی بدیہیات میں سے ہے جس پر استدلال ممکن نہیں ادریہ بھی کہا گیاہے کہ وجود کابدیجی ہونانظری ہے،اس پرات دلال ممکن ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھیے «نبراس »۔

فإن قيل: فالحكم بثبوت حقائق الأشياء يكون لغواً، بمنزلة قولنا: الأمور الثابتة ثابتة، قلنا: إن المرادبه أنَّ ما نعتقده حقائق الأشياء ونسميه بالأسماء من الإنسان والفرس والسماء والأرض أمور موجودة في نفس الأمر، كمايقال: واجب الوجو دموجو د\_

توجمه: اگر کہاجائے کہ حقائق اشیا کے ثبوت کا حکم لغوہ۔ ہمارے قول "الأمور الثابتة ثابتة "کے درجے میں ہے۔ لَوجم كبيس كحكة"حقائق الاشياء ثابتة" يم مراديب كمجن حقائق اشياكا اعتقادكرت بين اوران كاكوئى نام ركهت بين، مثلاً انسان، فرس، آسان اور زمین به ایسے امور بیں جونفس الامرمیں موجود ہیں، جیسے کہ بولاجا تاہے و اجب الوجو د موجو د.

فإن قيل: فالحكم: -اس عبارت ب شارح في ايك اعتراض بيش كيا بجس كى تقريريه بك محقائق الاشياء ثابتة ایک لغوکلام ہے،اس لیے کم اقبل سے واضح ہوگیاہے کہ حقائق کی اشیاکی طرف اضافت،اضافت بیانیہ ہے۔ البذاماتن کا قول "حقائق الاشياء ثابتة" "الاشياء ثابتة"ك درج من إورماقبل سي بيمي واضح موح كاب كر "ثي" موجودكم عنى

میں ہے۔ لہذااس روسے اب"الاشیاء ثابتة" الموجو د ثابت کے معنیٰ میں ہوگا۔ اور ماقبل میں یہ بھی واضح کر دیا گیاہے کہ ثوت اور وجود متحد المعنى بين - للهذااب لازم آئے گاكه" الموجود ثابت" الثابتة ثابتة كمعنى مين موجائ اور بيايك لغوكلام ہاں مفیدہ،اس کیے کہ صحت حمل کے لیے جہال مصداق کے اعتبارے موضوع اور محمول میں اتحاد ضروری ہے،وہیں حمل کے مفید ہونے کے لیے ضروری ہے کہ موضوع اور محمول متحد المعنیٰ نہ ہوں جب کہ یہاں پر موضوع (الثابتة) اور محمول (ثابتة) متحد المعنى بين الهذاحقائق الاشياء ثابتة ايب بي جيك كهاجائ الانسان انسان.

قلنا ان المراد به: - اس عبارت سے شارح مذکورہ اعتراض کا جواب پیش کرتے ہیں جس کی تقریر سے کہ حقائق الاشياء ثابتة لغوكلام نهيس ہے،اس ليے كه موضوع اور محمول متحد المعنیٰ نہيں ہیں۔اس ليے كه موضوع يعنی حقائق الاشياء سے مرادامور معتقدہ ہیں اور محمول لعنی ثابتہ سے مرادامورنس الامری ہیں۔لہذااب قضیہ کامعنی ہو گاکہ وہ امور جن کاہم اعتقاد ركھے ہيں وہ ايے امور ہيں جوس الامرميں بھی موجود ہيں اور قضيه کي كل يہ ہوگى "ما نعتقده حقائق الاشياء امور موجودة فىنفسالامر."\_\_ر

کمایقال:و اجب الوجو دموجو د: -اس عبارت سے شارح نے تاویل مذکور کی صحت پراستدلال کیاہے جس کی تقریر يهےكم"واجب الوجود موجود"يدايك قضيه عجوبالاجماع مفيدے، باوجوداس كے كماس ميں موضوع (واجب الوجود)موجود کے معنیٰ میں ہے اور ایسے موجود کے معنیٰ میں ہے جس کا وجود ضروری ہے اور محمول (موجود) بھی موجود کے معنى ميں ہے اور بير مفيداى بنا پر ہے كہ اس كامعنى يہى ہے كہ ما نعتقدہ و اجب الوجو د موجو د في نفس الأمر لينى جس /واجب الوجود كاہم اعتقادر كھتے ہيں وہ نفس الامرميں موجود ہے،ايسانہيں كہ ہم محض اس كے وجود كاعتبار كرتے ہيں بلكہ اس كاوجود نفس الامری ہے اعتبار معتبر پر موقوف نہیں ہے ، لہذا جِب اس تاویل ہے بیر و اجب الو جو د مو جو د)مفید کلام ہے اور پیچے ب توحقائق الاشياء ثابتة بھی تاویل مذکورہ سے سیح ہوگا۔

وهذا كلام مفيد ربما يحتاج إلى البيان، وليس مثل قولك: الثَّابتُ ثَابت، ولا مثل قولنا: أنا أبو النجم وشعرى شعرى، على ما لا يخفى. وتحقيقُ ذلك أنَّ الشِّيء قديكون له اعتبار ات مختلفة يكون الحكم عليه بشيء مفيداً بالنظر إلى بعض تلك الاعتبارات دون البعض، كالإنسان إذا أخذ من حيث أنه جسم ما كان الحكم عليه بالحيو انيةمفيداً، وإذا أخذمن حيث أنه حيو ان ناطق كان ذلك لغواً.

ترجمه: -حقائق الاشياء ثابتة كلام مفيدب، بيان كابهت بى كم مختاج بتمهار عقول"الثابت ثابت" يا مارے قول"أنا أبو النجم و شعرى شعرى "كى طرح نہيں ہے، جيباك مخفى نہيں ہے۔اس كى تحقيق يہے كه شئ كے مختلف اعتبارات ہوتے ہیں بعض اعتبارات کے لحاظ سے اس پر کسی شک کا حکم مفید ہوتا ہے، جب کہ بعض کے اعتبار سے حکم مفید نہیں ہوتا ہے۔ جیساکہ انسان ہے کہ جب اس کے جسم ہونے کالحاظ کیا جائے گا تواس پر حیوانیت کا حکم سیحے ہوگا اور جب یہ لحاظ کیا جائے گاکدانسان حیوان ناطق ہے تواس پر حیوانیت کا حکم سیح نہیں ہوگا۔



وهذا كلام مفيد ربما يحتاج: -اس عبارت سے شارح يه فرماتے ہيں كه ماتن كاكلام "حقائق الاشياء ثابتة "كلام مفيد به بيان كابہت كم محتاج به الثابتة ثابتة كى طرح سے نہيں ہے ،اس ليے كه بيه مفيد بى نہيں ہے كيول كه اس ميں موضوع اور محمول متحد المعنی ہيں اور دونوں جانب سے وجودفس الامرى مراد ہے ،اى طرح ماتن كے كلام "أنا أبو النجم و شعرى شعرى شعرى شعرى شعرى شام ہے ۔اس ليے كه يہ بهت بى زيادہ محتاج بيان ہے جب كه ماتن كے كلام ميں بيان اور تأول حاجت كم عبارت ميں لف ونشر مرتبكى صنعت بائى جاتى ہے ۔

واضح ہوکہ الفاہتة ثابتة میں بھی تاویل مذکور ہوسکتی ہے، جب اس میں وہ تاویل کی جائے گی توبیہ بھی مفید کلام ہوجائے گا۔ انا أبو النجم و شعری شعری: - ابوانجم قدماے اسلامیین میں ایک مشہور شاعر کا نام ہے۔ "شعری شعری" کا معنی ہے کہ اس وقت بھی میراشعر جب کہ مجھ پر بڑھا پاطاری ہوگیا ہے میری جوانی کے زمانے کے شعر جیسا ہے جب کہ میری عقل متغیر نہیں ہوئی تھی اور یہ بھی تاویل کی گئ ہے کہ میراشعر وہ میراشعر ہے جوبلاغت میں مشہور زمانہ ہے۔

ای طرح حقائق میں بھی دواعتبار ہیں۔ آیک ان کامعلوم ہونااور ایک موجود ہونا۔ لہذا جب ان میں معلوم کی حیثیت ملحوظ ہوگی توان پر ثبوت کا حکم ملحوظ ہوگی توان پر ثبوت کا حکم ملحوہ ہوگی توان پر ثبوت کا حکم ملحوہ ہوگی توان پر ثبوت کا حکم ملحم کی ملے ملے گا۔

المراد العلم والعِلْمُ بِهَا أي بالحقائق من تصوراتها والتصديق بها وبأحو الها. مُتَحَقِّقَ، وقيل: المراد العلم بثبوتها؛ للقطع بأنه لا علم بجميع الحقائق. والجواب: أن المراد الجنس رداً على القائلين بأنه لا ثبوت لشيء من الحقائق و لاعلم بثبوت حقيقة و لا بعدم ثبوتها.

توجده: -اور حقائق اشیاکاعلم مینی ان کے تصورات اور فی نفسہ ان کے وجود اور ان کے احوال کی تصدیق متحقق ہے اور کہا گیاہے کہ العلم بھاسے مراد ثبوت اشیاکاعلم ہے اس کے نقینی ہونے کی وجہ سے کہ جمیع اشیاکاعلم نہیں ہے ، اور جواب سے کہ الحقائق سے مراد جنس ہے ان پر رد کرنے کے لیے جواس کے قائل ہیں کہ اشیامیں سے کسی بھی شی کا ثبوت نہیں ہے اور نہ ہی ثبوت شی اور عدم ثبوتِ شی کا ہی علم ہے۔



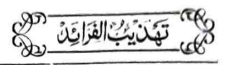
تصداقی مراد ہیں اور حقائق پر جولام واخل ہے وہ بھی استغراقی ہے۔ ماقبل میں اس کی وضاحت ہو چکی ہے کہ حقائق سے اشیام اد ہیں الہذا عبارت کا مطلب یہ ہوگا کہ جمیع اشیا کاعلم خواہ ان کا تعلق تصور سے ہویا تصداتی سے ہو ، محقق اور ثابت ہے ، اسی طرح جمیع اشیا کے وجود نفس الامری اور ان کے احوال مثلاً حدوث وام کان ، اعیان واعراض وغیرہ کی تصدیق محقق اور نفس الامریس ثابت ہے۔
علم پر جولام واخل ہے اسے استغراق پر محمول اس لیے کیا جائے گا کہ اس عبارت سے ماتن کا مقصد در اصل "لاادر ہے "پر رد کیا ہے ، جن کا خیالِ باطل یہ ہے کہ ہمیں کی بھی شی کے ثبوت یاعدم ثبوت کا جزم ویقین نہیں ہے ، ہمیں ثبوت شی اور عدم ثبوت کی میں شک ہے بلکہ جمیع اشیا کا خیالے مالامر میں ثابت ہے۔ کہ ایس نہیں ہے بلکہ جمیع اشیا کا خیالے مالامرمیں ثابت ہے۔

وقیل: المرادالعلم بنبوتها: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ اس مقام پرفض ناقدین کی جانب سے بیہ کہا گیا ہے کہ عبارت میں شوت کالفظ مقدر ماننا ضروری ہے، اس لیے کرتھائق الاشیامیں اشیا پر جولام داخل ہے وہ استغراقی ہے، لہذا اگر مضاف شوت کو مقدر نہیں مانا جائے گا تو عبارت کامفہوم ہیہ ہوگا کہ ہر ہرش کا علم محقق ہے اور ظاہر ہے کہ بیش الامرے خلاف ہے۔ اور جب ثبوت کا لفظ مقدر مان لیا جائے گا تو اب کوئی خرابی لازم نہیں آئے گی۔ دونوں میں فرق بالکل واضح ہے، اس لیے کہ پہلی صورت میں معنی ہوگا، علم بجمیع الاشیاء یعنی ہر ہرش کا علم جو علم ضیلی کو مستزم ہے اور ثبوت کی تقدیر کی صورت میں معنی ہوگا علم بجمیع الاشیاء اور علم منازم ہو الاشیاء اور علم منازم ہو الاشیاء اور علم منازم ہو الاشیاء اور علم منازم ہوگا کی معرفت کے نہیں ہوگا، جب کہ ثانی میں علم منازم سے الاشیاء میں فرق بالکل واضح ہے، اول کا تحقق بغیر ہر ہرش کی معرفت کے نہیں ہوگا، جب کہ ثانی میں علم ایسانیوں ہو ۔

\* خلافاً للسوفسطائية فإنَ منهم مَن ينكز حقائق الأشياء، ويزعم أنها أوهام وخيالات باطلة، وهم العنادية، ومنهم مَن ينكر ثبوتها ويزعم أنها تابعة للاعتقاد، حتى إن اعتقدنا الشيء جوهراً فجوهر أو عرضاً فعرض أو قديماً فقديم أو حادثاً فحادث وهم العِنْدية، ومنهم من ينكر العلم بثبوت شيء و لا ثبوته، ويزعم أنه شاكو شاك في أنه شاك وهلم جرا، وهم اللاأ درية.

توجهد: -برخلاف سوفسطائيك توان ميں بعض وہ ہيں جوعين شي كے ہى منكر ہيں اور كمان سيكرتے ہيں كداشيا اوہام





اور خیالاتِ باطلہ ہیں۔ یہ عنادیہ ہیں۔ اور بعض وہ ہیں جواشیا کے ثبوتِ واقعی کا انکار کرتے ہیں، اور کمان یہ کرتے ہیں کہ اشیااعتقاد کے تابع ہیں، یہاں تک کہ ہم اگر کی شئ کے جوہر ہونے کا اعتقاد کرلیں تووہ جوہر ہے ،عرض کا اعتقاد کرلیں تووہ عرض ہے، قدیم کا اعتقاد کرلیں تووہ قدیم ہے، حادث کا اعتقاد کرلیں تووہ حادث ہے، یہ عندیہ کہلاتے ہیں۔ اور بعض وہ ہیں جو ثبوت ش اور عدم ثبوت ش کے علم کا انکار کرتے ہیں اور گمان یہ کرتے ہیں کہ اس میں ہمیں شک ہے بلکہ شک میں بھی شک ہے۔ اس طرح یہ سلسلہ آگے بڑھے گا اور یہ لوگ لا اور یہ ہیں۔

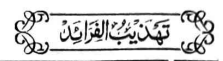
' بعض حفرات کا یہ خیال ہے کہ سوفسطائیہ حمقامے فلاسفہ کی ایک جماعت ہے محقق نصیر الدین طوحی کا موقف ہیہ ہے کہ اس مذہب کے متبعین نہیں پائے جاتے ہیں، تاہم ہر وہ خص جواپنے موقف پر غلط طریقے سے استدلال کرے اسے سوفسطائی کہا حائے گا۔

شار حُفرماتے ہیں کہ موضطائی تین طبقے میں بے ہوئی ہیں۔ (۱) عناویہ۔ یہ جی اشیا کے جو نفس الامری کا انکار کتے ہیں، اور یہ کہتے ہیں کہ تمام اشیاز مین، آسمان، چاند، سورج وغیرہ ان کانفس الامر میں کوئی وجود نہیں ہے۔ یہ سب اوہام اور خیالات باطلہ ہیں، حتیٰ کہ یہ ذات واجب تعالی اور انبیاور سل کے بھی محرف نہیں ہیں۔ یہ چوں کہ عناوا تن کا انکار کرتے ہیں، یا بلا وجن سے انحراف کرتے ہیں، الامری کے مشکر ہیں۔ تاہم میہ وجن سے انحراف کرتے ہیں، الامری کے مشکر ہیں۔ یہ اشیا کے جو سے شعاد کے تابع ہیں، جس کے بارے میں اشیا کے جو سے تعادی کے معرف ضرور ہیں۔ یہ لوگ کہتے ہیں کہ ساری چیزی ہمارے اعتقاد کے تابع ہیں، جس کے بارے میں محرور ہیں۔ یہ لوگ اعتقاد کرلیں تو قدیم ہے، حادث کا اعتقاد کرلیں تو میں ہم جو ہر اعتقاد کرلیں تو قدیم کا عقاد کرلیں تو قدیم کا اعتقاد کرلیں تو میں کہ یہ لوگ اشیا کو معتقد کے تابع قرار دیے ہیں اس کے اختصاد کرلیں تو میں کہ یہ ہوں گئی کا عالم نہیں ہے، اس قیاس پر، چوں کہ یہ لوگ اشیا کو معتقد کے تابع قرار دیے ہیں اس کیلی شفہ جو ہر نہیں تو ت شک کی عام نہیں ہے، بلکہ ہمیں اس میں شک ہے، بہال کہ یہ ہمیں اس میں شک ہے، بہال تک میں اس میں شک ہے، بہال تک میکر ہیں، اور اس کے قائل ہیں کہ ہمیں جو ت وجوں کہ یہ لوگ کہتے ہیں کہ ہمیں پھھ معلوم نہیں ہے، بلکہ ہمیں اس میں شک ہے، بہال میں جی شک ہے اور اس شک میں بھی شک ہے۔ چوں کہ یہ لوگ کہتے ہیں کہ ہمیں پھھ معلوم نہیں ہے اس لیے آخیں لااور یہ ہمیں جو سے شارح نے اپنے قول و العلم بھا متحقق سے اس طبقے کار دکیا ہے، جب کہ حقائق الا شیاء ثابتہ سے عنادیہ اور عالم عندیہ والوگ کیا ہے۔ شارح نے اپنے قول و العلم بھا متحقق سے اس طبقے کار دکیا ہے، جب کہ حقائق الا شیاء ثابتہ سے عنادیہ اور عربی کی دوران ہے۔

### **ተ**

المرابعة المرابعة





تو جسمہ: -ہماراتحقیقی جواب یہ ہے کہ ہم بداہتاً بعض اشیا ہے جُوت کا مشاہدے سے اور بعض کادلیل سے یقین کرتے ہیں اور الزامی جواب یہ ہے کہ ہم بداہتاً بعض اشیا ہے جُوت کا مشاہدے سے اور بعض کادلیل سے ہیں اور الزامی جواب یہ ہے کہ اگر نفی اشیا بھی حقائق میں سے ایک حقیقت ہوگا اور اگراشیا کی نفی محقی کی ایک شی محتم کی ایک شیم ہے تواشیا میں سے ایک شی ثابت ہوگئی تواشیا کی علی الاطلاق نفی محتی نہیں ہوگی اور مخفی نہیں ہے کہ یہ دلیل صرف عنادیہ برتام ہوگی۔

ولناتحقیقاً: أنانجزم: -اس عبارت سے شارح نے سوفسطائیہ کے فاسد مزعومات کا جواب پیش کیا ہے، جواب سے پہلے یہ جان لینا چاہے کہ جواب سے پہلے یہ جان لینا چاہے کہ جواب دوطرح سے دیا جاتا ہے۔ تحقیقی اور الزامی دلیل جن مقدمات پر مبنی ہے وہ اگر مستدل کے نزدیک سلم ہیں توالیی دلیل سے جو جواب دیا جاتا ہے وہ تحقیقی جواب کہلاتا ہے اور اگر مقدمات دلیل عند الخصم تو مسلم ہیں، لیکن مستدل کے نزدیک غیر مسلم ہیں توالی دلیل سے جو جواب دیا جاتا ہے اسے الزامی جواب کہا جاتا ہے۔ تحقیقی جواب سے تحقیق حق اور الزام خصم مقصود ہوتا ہے۔ الزام خصم مقصود ہوتا ہے۔

یثارح نے سوفسطائیے کے باطل مزعومات کا تحقیقی اور الزامی دونوں طرح سے رد کیا ہے۔

تحقیق جواب: - تحقیق جواب بیہ کہ بعض اشیا کے ثبوت کاعلم ہمیں رویتِ بھری بینی مشاہدے ہے، جیسے زمین، آسان، چاند، سورج وغیرہ۔ جب کہ بعض اشیا کاعلم دلیل سے ہے جیسے وجود واجب تعالی کاعلم۔ (شارح نے مشاہدے یادلیل سے ثبوت اشیا کے علم علم وجزم پر جواستدلال کیا ہے اسے بداہت کے حوالے کر دیا ہے) لہذا معلوم ہواکہ اشیا کا ثبوت نفس الامری اور ان کا علم حقق ہے۔

الزامی جواب: - جواب بحصے سے پہلے بیدذ بن نشین کرلینا چاہیے کہ اجتماع تقیضین کی طرح سے ارتفاعِ نقیضین بھی

محال ہے۔

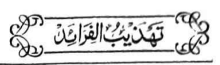
فُرماتے ہیں کہ نفی ٹنی یا تو ثابت ہوگی یانہیں اگر نہیں تو پھر ٹنی ثابت ہوگی، کیوں کہ ارتفاع نقیضین (شیع و لا شیع) محال ہے اور اگر نفی ٹنی ثابت ہوگی تو نفی ٹنی بھی توایک حقیقت اور ٹنی ہے لہٰذاشیع من الاشیاء کا ثبوت پایاجائے گا۔ لہٰذااشیا کی ملی الاطلاق نفی نہیں ثابت ہوگی۔لہٰذاسوفسطائیہ کاسمالیہ کلیہ لاشیع من الاشیاء بثابت صادق نہیں ہوگا،

چوں کہ اس دلیل سے خصم کو تو خاموش کیا جا سکتا ہے لیکن مطلوب ثابت نہیں ہو تا، کیوں کہ ہمارا مطلوب ثبوتِ شی ہے نہ کہ نفی شی ہے اس لیے اس دلیل کوالزامی دلیل کہا گیا ہے۔

و لایخفی اندانمایتم علی العنادیة: -اس عبارت سے شارح یہ فرماتے ہیں کہ یہ دلیل صرف عنادیہ پرتام ہوگی جواشیا کے شوت نفس الامری کے منکر ہیں، لیکن عندیہ اور لاادریہ پراس سے جحت نہیں قائم ہوپائے گی۔ عندیہ پراس لیے کہ وہ لوگ یہ کہدیں گے کہ یہ دلیل تمھارے نزدیک صحح ہوگی، ہمارے نزدیک باطل ہے، اس لیے کہ ہم اس کی صحت کا اعتقاد نہیں رکھتے اور لاادریہ کی توجاندی ہے وہ کہ دیں گے کہ ہمیں اس کی صحت میں شک ہے بلکہ شک میں بھی شک ہے۔ چہ بوالحجی است۔

ي الواحد اثنين، والعنوان الضروريات منها حسيات، والحسُ قد يغلط كثيراً، كالأحول يرى الواحد اثنين، والصفراوى قديجد الحلومراً. ومنها بديهيات، وقد تقع فيها اختلافات، وتعرض بها شبهة يفتقر في حلها إلى أنظار دقيقة، والنظريات فرع الضروريات، ففسادها فسادها، ولهذا كثر فيها اختلاف العقلاء.





تو جسمہ: -سوفسطائیہنے کہاہے کہ ضروریات میں سے حسیات ہیں اور سم پھی فلطی کرجاتا ہے جیسے احول (بھینگا) ایک شی کو دو دیکھتا ہے اور صفراوی (مزاج آدمی) پیٹھے کو کڑوا پاتا ہے اور ضروریات میں سے بدیہیات بھی ہیں، ان میں بھی بھی اختلافات واقع ہوجاتے ہیں اور ایسے شبہات لاحق ہوجاتے ہیں جن کے حل میں باریکی سے نظر کرنے کی حاجت پڑتی ہے اور نظریات ضروریات کی فرع ہیں توضروریات کافساد نظریات کافساد ہے یہی وجہ ہے کہ عقلامیں اکثرا ختلافات ہوجاتے ہیں۔

قالوا: الضرور یات منها حسیات: -یهال سے سوفسطائی کی دلییں شروع ہور ہی ہیں اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ لاادر یہ کی دلیل ہے البتہ اس میں کچھ عندیہ کی دلیل کی بھی جھلک پائی جاتی ہے۔ بحث سبجھنے سے پہلے یہ جان لینا چاہیے کہ علم کی اولاً دوسمیں ہیں من دری اور نظری۔ پھر ضروری کی سات سمیں ہیں، جن میں پہلی قسم کو بدیہیات اور دوسری کو حسیات سے تعبیر کیا جاتا ہے، بدیہیات کو اولیات بھی کہتے ہیں، اس میں عقل محض تصور طرفین سے حکم لگادی ہے، جیسے الکل اعظم من الجزء اور حسیات میں حواس ظاہرہ سے شکی کا حصول ہوتا ہے جیسے النار حارۃ اور تیسری قسم وجدانیات ہے جس میں حواسِ باطنہ سے شکی کا حصول ہوتا ہے جیسے ذوشی اور غم ، بھی قسم ثانی اور ثالث کوایک ہی قسم قرار دیاجا تا ہے اور اس کو مشاہدات کہاجا تا ہے اور بھی دونوں قسموں کانام حسیات دکھاجا تا ہے۔ مزید چار تھیں یہ ہیں، فطریات ، تجربیات ، حدسیات ، متواترات۔

اس تفصیل کے بعداب سوفسطائیہ کااستدلال ملاحظہ ہو، سوفسطائیہ کہتے ہیں کہ ضروریات میں سے حسیات بھی ہیں، جس میں ایک حاسمۂ بھرہے اور ایک حاسمۂ ذوق ہے۔ان دونوں کاحال سے ہے کہ ان سے اکٹراشیا کے ادراک میں غلطیاں واقع ہوجایاکرتی ہیں، جیسے اُحول ایک ٹنگ کو دود کیصاکر تاہے اور صفراوی مزاج شخص میٹھے کوکڑوامحسوس کرتاہے۔

واضح ہوکہ اخلاطِ اربعہ میں سے ایک خلط کانام صفراہے، جسے عام بول چال میں بت کہاجا تاہے، اس کارنگ زر دہو تاہے اور مزہ سخت کڑوا ہو تاہے۔ جب آدمی پر صفراغالب ہوجا تاہے تواس کا اثر زبان پر بھی پڑتاہے، جس کی بنا پر صفراوی شخص جب کوئی میٹھی چیز چکھتاہے تواسے کڑوی معلوم ہوتی ہے۔ دیکھیے ہماری کتاب «مخزنِ طب بحث اخلاط » ص:۲۸۔

اور بدیربیات میں بھی اکثر عقلا کے مابین اختلاف پایاجا تا ہے، کی قضیہ کے بارے میں بعض عقلا بداہت کا دعویٰ کرتے
ہیں، تودو سرے نظریت کا حکم لگادیۃ ہیں۔ بعض تواسے باطل تک قرار دے دیۃ ہیں جیسے معتزلہ کہتے ہیں الانسان حالق
لا فعالہ بالبداھة جب کہ اشاع واسے باطل قرار دیۃ ہیں اور کہتے ہیں کہ بندوں کے افعال کا خالق اللہ تعالی ہے اور بسااو قات
بریہیات پر ایسے شبہات پیدا ہوجاتے ہیں، جنیس نظر دقیق ہی ہے حل کیاجا سکتا ہے اور نظریات کا حال ہیہ کہ یہ ضروریات کی
فرع ہوتی ہیں، با یم عنی کہ نظریات کا سلسلہ اکتساب بدیمی اور ضروری پر منتی ہوتا ہے اور ایسا ہونا ضروری بھی ہے، ور نسلسل لازم
آکے گا، جو کہ محال ہوتا ہے اور ظاہر ہے کہ اصل کا اختلاف فرع کے اختلاف کو مسلز م ہے، یہی وجہ ہے کہ نظریات میں عقلا کے
مابین کثیر اختلافات پائے جاتے ہیں، ایک عاقل کہتا ہے کہ عالم قدیم ہے، جب کہ دو سراحدوث عالم کامد عی ہے اور جب حال ہیہ
توابیسال الی الحق کیے ہو سکتا ہے اور حقائق اشیا کا ثبوت نفس الامری اور اشیا کا علم ویقین کیوں کر ہو سکتا ہے۔

الأنظار لاتنافى حقية بعض النظريات والحق أنه لا طريق إلى المناظرة معهم، خصوصاً معاللا أدرية الأنهم لا الأنظار لاتنافى حقية بعض النظريات و الحق أنه لا طريق إلى المناظرة معهم، خصوصاً مع اللا أدرية ، لأنهم لا



يعترفون بمعلوم ليثبت به مجهول، بل الطّريق تعذيبهم بالنار، ليعترفو اأو يحترقوا.

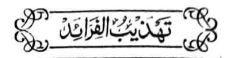
ترجهمه: -ہم کہیں گے کہ بعض محسوسات میں جس کالطی کرجانا مخصوص اسباب کی بنا پرہے، جو بعض محسوسات میں اسباب غلط کے نہ پائے جانے سے یقین کے منافی نہیں ہے اور بدیمی میں اختلافات قضیہ کے معنی مستعمل فیہ میں استعال کی عادت نہ ہونے اور غیر مانوس ہونے کی بنا پر ہے یا تصور (طرفین) کے خفاکی وجہ سے ہے جوبداہت کے منافی نہیں ہے اور کثرتِ اختلاف فاسد نظر کی بنا پرہے جوبعض نظریات کے حق ہونے کے منافی نہیں ہے اور حقِ توبیہے کہ ان سے مناظرہ کی کوئی شکل نہیں ہے، الخصوص لاادر بیسے، اس لیے کہ ریکسی جھی معلوم شی کااعتراف نہیں کرتے، جس ہے کسی مجہول کو ثابت کیا جاسکے، بلکه ان سے مناظرے کی شکل یہی ہے کہ آخیں آگ میں ڈال دیاجائے، آپ یا توبید وجودِ نار کا اعتراف کرلیں گے یا پھر جل جائیں گے۔

حس جوبعض محسوسات کے ادراک میں غلطیاں کر بیٹھتا ہے تواس کی کچھ مخصوص دجہیں ہوتی ہیں، جیساکہ ابھی ہم نے صفراوی مزاج مخص کے بارے میں بتایاکہ صفراکے غالب آجانے کی وجہ سے میٹھی چیز کا ذائقتہ کڑوامعلوم ہوتا ہے اور جیسے کہ آحول ایک کودو د مکھتا ہے،اس کی خاص وجہ بیہ ہے کہ اس کے مجمع النور میں جہال دماغ سے نکلے ہوئے دونوں عصب ملتے ہیں، کچھ سقم پیدا ہوجاتا ہے۔ دونوں عصب بجاے ایک دوسرے سے بورے طورے مل کرسمت مخالف کی آنکھ میں جانے کے سمت موافق میں ہی جلے جاتے ہیں،جس کی بنا پر مرکی صورت کا دومحل میں انقاش ہوجاتا ہے،اس بنا پر بھینگے شخص کوایک چیز دو دکھائی دیتے ہے،ایسابعض اطباکے نزدیک ہے، لیکن بیاس کے منافی نہیں ہے کہ وہ اشخاص جوان عوار ضات سے محفوظ ہیں انھیں میٹھی چیز میٹھی ہی معلوم ہو اور ایک ایک ہی دکھائی دے، ملکی بدلی میں چاند جب جھلکتا ہے تو بھاگتا ہوا معلوم ہوتا ہے۔ اگر بدلیاں نہ ہوں توابیانہیں معلوم ہوگا،اس کی بہت ساری مثالیں ہیں اور بر بہیات میں اختلاف یا تواس بنا پر ہوتا ہے کہ اس میں جو حکم ہوتا ہے وہ بعض اشخاص کے اعتبارے غیرمانوس ہوتا ہے جے وہ نہ تونے ہوتے ہیں،اور نہ ہی ان کی توجہ بھی ان کی طرف ہوئی ہوتی ہے، جیسے کفار اپنے عقائد باطله سے مانوس ہوتے ہیں، کیکن اسلامی عقائدے مانوس نہیں ہوتے۔ لہذاان پرجب بھی ایساکوئی قضیر پیش کیا جائے گاجوبدیمی اسلامی عقیدے مرشمل ہوگا، توان کی بصیرت میں جو مرض ہے اس کی بنا پر وہ حق کا انکار کرِ دیں گے اور بھی ایسا ہو تا ہے کہ حکم تو بدیمی ہوتا ہے،اس کے اطراف نظری ہوتے ہیں توناظر تصور طرفین میں خطاکر جاتا ہے،لیکن اگروہ تصور طرفین کرلے تووہ خطا سن جاتا ہے جیے الممكن محتاج إلى المؤثر الامكانة البذابيدائت حكم كے منافى نہيں ہے۔

اور نظریات میں جواختلافات ہوتے ہیں تواس کی وجہ یہ ہوتی ہے کُنظر و فکر کے جو توانین ہیں، مقدمات کے جوضا بطے ہیں، صحت نتیجہ کی جو شرائط ہیں، ناظران کا پاس ولحاظ اور ان کی رعایت نہیں کرتا ہے،اس بنا پروہ نتیجہ نکالنے میں غلطی کر بیٹھتا ہے جومرتب مصيب اختلاف كاموجب بوجاتا ب

حق بات توبیہ ہے کہ سوفسطائیہ سے مناظرہ کیا ہی نہیں جاسکتا، بالخصوص لاادر بیہ ہے، کیوں کہ جب بیکسی چیز کااعتراف ہی نہیں کرتے توانھیں اعتراف حق کیے کرایا جاسکتا ہے۔ ہاں ایک راستہ ضرور ہے کہ انھیں آگ میں ڈال دیا جائے اور توجھا جائے کہ آگ كاوجود بيانبين \_اگراعتراف كرلين فحصل المطلوب والمقصو داوراگراعتراف نه كري تو پيرآگ مين حجوژ \_ ركها جائے تاکہ ندرے بانس ندیج بانسری۔





بن وسوفسطا: اسم للحكمة المموهة والعلم المزخرف, لأن سوفا معناه العلم والحكمة, واسطا معناه المارخرف والعلم والحكمة واسطا معناه المزخر ف والغلط, ومنه اشتقت السفسطة, كما اشتقت الفلسفة من فيلاسوف, أى محب الحكمة.

ترجسمه: -اور سوفسطا حكمت باطله اور علم باطل كانام ب، اس لي كه سوف بمعنى علم وحكمت ب اور اسطا بمعنى لمح كارى اور غلط ب داى سے سفسط مشتق بے چيے كه فلسفه فيلا سوف بمعنى محب الحكمة سے مشتق ہے۔

سوفسطا: -بضم السین و فتح الفاء، بونانی زبان کالفظ ہے، حکمتِ باطلہ کے معنیٰ میں ستعمل ہے۔ اسم للحکمة المموهة: - المموهة، بتشدید الو او المفتوح، تمو یه سے ماخوذ ہے اور تمو یه، ماہ ہے شتق ہے جوکہ ماءکی اصل ہے اور لغوی معنیٰ سونے کا پانی چڑھانا، پھر اس کو معنیٰ کغوی سے تزیکن باطل کے معنیٰ میں نقل کیا گیا ہے۔ جیسے لکڑی یا

جو کہ ماءی آئی ہے اور تعوی می شونے کا پائی پڑھانا، پر آئ تو می تعوی سے ٹرین با ک سے می کی ک ک سیا سیا ہے۔ بیٹے لوہے پر سونے کا پانی چڑھادیا جائے تووہ سونامعلوم ہو تاہے۔اسی طرح جب باطل پڑت کی ملمع کاری کر دی جائے تو حق جیسالگتا ہے۔

والعلم المزحوف: -حکمت مموهه کاعطفتفیری ہے. زُخْرُفْ، بضم الزاء المعجمة والراء المهملة، سے مشتق ہے، لغوی معلی سونا، یہاں پر بإطل جوحق کے لبادے میں ہو،اس معلی میں تعمل ہے۔

البذااب سوف کامتی ہواعلم و حکمت اور اسطاکامعیٰ ہواباطل اور غلط اور جب دونوں کو مرکب کیا گیا توسوفسطا ہوا اور معنی حکمت باطلہ ہوا، پھر اسے معرّب کرنے کے بعد اس سے سفسطہ کا اشتقاق ہوا، جیسے کہ فلسفہ فیلا سوف سے شتق ہے، فیلا، بونانی زبان میں محب کو کہتے ہیں اور سوف ایک مخصوص علم کا نام ہوا۔ لہذا فیلا سوف کا معنیٰ ہوا محب الحکمت۔

صاحبِ سفسط کوسوفسطانی کہاجا تاہے،اصطلاحِ منطق میں سفسطہ اس قیاس کو کہتے ہیں جوایسے وہمیات کا ذہبہ سے مرکب ہوجن کو دہم نے گڑھ رکھا ہو۔

چوں کہ عنادیہ، عندیہ اور لا ادریہ اپنے باطل نظریات اور فاسد معتقدات پر حق کی ملمع کاری کرر کھے ہیں اور خود بھی فریب کے شکار ہیں اور دوسرے کو فریب دیتے ہیں ،اسی لیے ان کو سوفسطائی کہاجا تا ہے۔

#### **ተ**

\* وأسُبَابُ العِلْمِ وهو صِفَة يتجلى بها المذكور لمَنُ قامت هى به ، أى يتضح ويظهر ما يذكر ، ويمكن أن يعبر عنه موجوداً كان أو معدوماً , فيشمل إدراك الحواس وإدراك العقل من التصورات والتصديقات اليقينية وغير اليقينية , بخلاف قولهم: صفة توجب تمييزاً لا يحتمل النقيض , فإنّه وإنْ كان شاملاً لإدراك الحواس بناء على عدم التقييد بالمعانى , وللتصورات بناء على أنها لا نقائض لها على ما زعموا , لكنه لا يشمل غير اليقينيات من التصديقات . هذا ولكن ينبغى أن يحمل التجلّى على الانكشاف التام الذى لا يشمل الظن , لأنّ العلم عندهم مقابل للظن .

تو جسمہ: -اور اسباب علم علم وہ صفت ہے جس سے مذکوراس پرروشن ہوجائے، جس کے ساتھ وہ صفت علم قائم ہے، لیخن مذکور ظاہر اور واضح ہوجائے اور اس کی تعبیر مکن ہو، موجود ہو، یا معدوم تولید خواس کے ادراک اور عقل کے ادرا کا ہان کا تصورات ہور تصدیقات یقینیہ اور غیریقینیہ کوبر خلاف ان کے قول کے جوعلم کی تعریف اس طرح کرتے ہیں کہ علم وہ صفت ہے جو کا ہان کا تصورات مراجوں تصدیقات یقینیہ اور غیریقینیہ کوبر خلاف ان کے قول کے جوعلم کی تعریف اس طرح کرتے ہیں کہ علم وہ صفت ہے جو اس طرح تمیز واجب کر دے کہ نقیض کا احمال نہ رہے۔ یہ اگرچہ حواس کے ادراک کو شامل ہے بھی سے عدم تقیید کی بنا پر اور تصورات کو شامل ہے اس پر بناکرتے ہوئے کہ تصورات کی نقیض نہیں ہے ، جیسا کہ بعض لوگوں نے گمان کیا ہے۔ لیکن یہ تعریف غیر یقینی تقدریقات کو شامل نہیں ہے۔ لیکن مناسب سے ہے کہ مجلی کو اس انکشاف تام پر محمول کر لیاجائے جوظن کو شامل نہیں ہوتا، اس لیے کہ علم عندالا شاعرہ ظن کامقابل ہے۔

قسم اول «احساس»: -خواہ اس کا تعلق بھرتے ہو یاسمع ہے ہو یا ذوق شم اورکس سے - بیسم تین شرطوں سے مشروط ہے۔ (۱) امورِ مادید کا حاسہ کے پاس موجود ہونا (۲) مخصوص ہیئت سے امور مادید کا اتصاف (۳) امورِ مادید کا امور

برسیر این مخیل »:-مادی چیز کا حواسِ ظاہرہ سے غائب ہونے کے بعد مخصوص ہیئت کے ساتھ ادراک کرناہتم اول کی شرط اول سے بیانت م خالی ہوتی ہے۔

َ **قَسَمَ ثَالَثَ «تُوہِمُ »:-ای**ے معانی جزئیہ کا ادراک جو غیرمحسوں ہوتے ہیں اور امور مادیہ میں پائے جاتے ہیں قسم کر شدم

اول کی شرطُ اول اور شرطِ ثانی ہے بھی یہ قسم خارج ہوتی ہے۔ قسم مابع «تعقل »: - مجر دُن المادہ ثَی کا ادراک جیسے کلیات کا ادراک ، قیسم اول کی تینوں شرطوں سے خالی ہوتی ہے۔ حکماً کاموقف: حکما کہتے ہیں کہ احساس حواسِ ظاہرہ کے ادراک کا نام ہے ، خیل اور توہم حواسِ باطنہ کے ادراکات ہیں، جب کہ تعقل عقل کے ادراک کا نام ہے ، جو کنفس ناطقہ کی صفت ہے ، حکما کہتے ہیں کہ جزئیات کا ادراک نفس ناطقہ بغیر حواس کے توسط کے نہیں کر سکتا جب کہ شکامین کا موقف ہے ہے کہ اول کا ادراک حواس سے ہوتا ہے اور باقی کاعقل سے ،

کیوں کہ بیالوگ حواس باطنہ کے منکر ہیں۔ ع**ندالحماعلم کے اقسام:** حکماکے نزدیک علم کی دوسمیں ہیں، تصور اور تصدیق۔ پھر تصدیق کی چارسمیں ہیں۔ یقیین، ظن،جہل مرکب، تقلید۔

تسبت خبریہ کا عتقاد اگر اس طور پر ہوکہ جانبِ مخالف کا احتمال مرجوح ہو توبیہ ظن ہے اور اگر اعتقاد واقع کے مطالق نہ ہو توجہل مرکب ہے ، اور اگر واقعہ کے مطالق ہواور مشکک کی تشکیک سے زوال کو قبول نہ کرے توبیہ یقین ہے اور اگر قبول کر لے توبیہ تقلید ہے۔ حکماا حساس بخیل اور توہم کوعلم نہیں مانتے۔

بعض تظمین کاموقف میہ ہے کی مطلق ادراک کانام ہے، عام ازیں کہ وہ حواس سے ہویا غیر حواس سے، خواہ وہ تصور ہویا تصدیق جازم ہویا غیر جازم مطابق واقعہ ہویانہ ہو، جب کہ جمہور تظمین میہ کہتے ہیں کیلم حواس اور قل کے ادراک کانام ہے، بشرطیکہ اس کا تعلق تصور اور تصدیق یقینی سے ہو۔ علم کی بداہت و نظریت میں مناطقہ کا اختلاف: -امام رازی کا قول یہ ہے کہ علم بدیبی التصور ہے، امام غزالی کا موقف یہ ہے کہ علم نظری ہے اور اس کی تعریف مشکل ہے، جب کہ جمہور کا قول یہ ہے کہ علم نظری ہے، لیکن اس کی تعریف ممکن ہے۔ دلیلیں ہماری کتاب «توضیحات احسن شرح ملاحسن » میں ص: ۱۱۴ پر دیکھیے۔ جولوگ علم کوممکن التعریف قرار دیتے ہیں وہ علم کی مختلف تعریف کرتے ہیں، جیسا کہ آپ نے فن کی کتابوں میں پڑھ رکھا ہے۔ استفصیل کے بعد اب ہم شارح کی عبارت کی تشریح کی طرف لوٹ رہے ہیں۔

اسباب العلم وهو صفة يتجلى: -اس عبارت سے شارح نظم كى تعريف كى ہے، فرماتے ہيں كيلم وہ صفت ہے جس سے مذكوراس پرروشن ہوجائے، جس كے ساتھ كہوہ صفت علم قائم ہے۔

علم کی بیہ تعریف حضرت شیخ ابو منصور ماتریدی سے منقول ہے ۔ سید الشریف نے «شرح مواقف » میں اس تعریف کے احسن ہونے کا دعویٰ کیا ہے۔

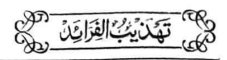
اس تعریف میں مذکورہے مراد شی ہے،عام ازیں کہ وہ موجود ہویا معدوم۔ شارح نے شی کے بجائے مذکور کالفظاس لیے استعال کیا ہے کہ عندالا شاعرہ معدوم پرشی کااطلاق مجازاً ہوتا ہے اورتعریف کا ضابطہ یہ ہے کہ اس میں مجازے احتراز کیا جاتا ہے۔ بہر حالظم وہ صفت ہے سے شی عالم پر روش اور منور ہوجائے اور اس کی تعبیر کی نہی نام ہے مکن ہوعام ازیں کہ وہ موجود ہویا معدوم۔

فیشمل إدراك الحواس: اس عبارت سے شارح نے تعریف کی عمومت اور قیروں کے فواکد پر روشنی ڈالی ہے۔
فرماتے ہیں کہ یتعریف ایک ہے جو حواس کے ادراک اور عقل کے ادراکات خواہ ان کا تعلق تصور سے ہویا تصدیق سے ، تصدیق یقینی سے ہویا غیریقینی سے ، سب کوشائل ہے۔ حواس کے ادراک کو میاس لیے شائل ہے کہ حواس سے جن امور جزئیہ کا ادراک ہوتا ہے ، مثلاً زید ، بکر ، عمر وغیرہ ، وہ سب ذکر کے تحت داخل ہیں اور ان کی تعبیر کی نہ کی لفظ سے ہوتی ہے اور قل کے واسط سے نفس ناطقہ جن امور کا ادراک کرتا ہے ، یہ تعریف انسی سے شائل ہے کہ تعریف میں بخل سے مراد مطلق ظہور ہے ۔ عام ازیں کہ دوہ اذعان ہویا نہ ہو ، مفرد ہویا مرکب ، تعلید ، قلید ، یقین سب کوشائل ہے۔

بخلاف قولهم: صفة تو جب تمييز أ: -اس عبارت سے شارح نے بعض اشاعرہ کے نزدیک جوعلم کی تعریف ہے اسے ذکر کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ علم وہ صفت ہے جوموصوف پر شک کی تمیز اس طرح واجب کردے کہ وہ نقیض کا احمال نہ رکھے۔

شارح فرماتے ہیں کہ یہ تعریف علم وادراک کی تمام نوعوں کو نہیں شامل ہے، اس لیے کہ یہ حواس کے ادراکات اور تصورات اور تصدیقات یقینیہ کو توشامل ہے، لیکن تصدیقات غیریقینی ظن، جہل مرکب، شک اور تقلید کو نہیں شامل ہے۔ اس لیے کہ تعریف میں لا یحتمل النقیض کی قید نے ان سب کو خارج کردیا ہے، اس لیے کہ ان میں نقیض کا احتمال برقرار رہتا ہے ظن اور شک میں توفی الحال نقیض کا احتمال احتمال مرجوح کے طور میں توفی الحال نقیض کا احتمال رابر برابر ہوتا ہے اور جہل مرکب اور تقلید میں تقبل میں نقیض کا احتمال پایاجاتا ہے اور یہ تعریف حواس کے ادراک کو اس لیے شامل ہے کہ اس تعریف کی اصل ہے ہے" صفة تو جب تعییز ابین المعانی لا محتمل تعریف حواس کے ادراک کو اس لیے شامل ہے کہ اس تعریف کی اصل ہے ہے" صفة تو جب تعییز ابین المعانی لا محتمل





النقیض "یعنی علم وہ صفت ہے جو موصوف پر معانی کے مابین ایسی تمیز واجب کردے جو نقیض کا احتمال نہ رکھے۔ یہاں پر معانی سے مراد وہ امور ہیں جن کا حوائیِ خمسہ ظاہرہ سے ادراک نہ ہوتا ہو، لہذا اس تعریف میں قید معانی کی وجہ سے حوائی کے ادراکات تعریف سے خارج ہوجائیں گے۔ اب چوں کہ امام ابوالحن اشعری کے نزدیک حوائی کے ادراک پر بھی علم صادق ہوتا ہے اور ان کے مدر کات بھی علم کہلاتے ہیں، اس لیے متاخرین نے معانی کو تعریف سے ہٹادیا ہے، جس کی بنا پر حوائی کے ادراکات بھی اب علم میں واخل ہوجائیں گے۔

و شاملاللتصورات: -اس عبارت شارح نے بیہ بتایا ہے کیلم کی تعریفِ ثانی تصورات کو بھی شامل ہے اور شمولیت تعریف میں عدم احتمال نقیض کی قید کی بنا پر ہے جیسا کہ بعض حضرات کا خیال یہی ہے کہ تصور نقیض کا احتمال نہیں رکھتا ہے ۔ عدم احتمال نقیض کی دوشکلیں ہیں ایک توبیہ ہے کہ سرے سے اس کی نقیض ہی نہ آتی ہو۔اور دو سری بیہ ہے کہ نقیض تو آتی ہولیکن اذعان ویقین نے اس کے احتمال کوختم کر دیا ہو۔

بعض کاخیال یہ ہے کہ تصورات کی سرے سے نقیض ہی نہیں آتی ہے۔ لہٰذا یہ تعریف تصورات کو بھی شامل ہوگی، حالال کہ یہ قول تحقیقی نظر سے باطل ہے، تصور کی بھی نقیض آتی ہے۔ دیکھیے ہماری کتاب «توضیحات احسن شرح ملاحسن »ص:۳۳۱۔

ولکن ینبغی أن یحمل التحلی: -اس عبارت سے شارح دونوں تعریفوں کی توضیح وتشریح، فوائدِ قیود، شمولیت اور عدم شمولیت کی تشریح کے بعد فرماتے ہیں کہ دوسری تعریف پسندیدہ تعریف ہے، لیکن تعریف اول میں تاویل کرنا مناسب ہے تاکہ تصدیقات غیریقینی کی عدم شمولیت میں پہلی تعریف بھی دوسری تعریف کے مطابق ہوجائے۔

فرماتے ہیں کہ پہلی تعریف میں جی ہے مرادانکشاف تام ہے جس میں کوئی اشتباہ نہ پایاجائے اور تصدیقات غیریقینیہ میں ا انکشاف تام نہیں ہوتا ہے لہٰذااب تعریف سے ظن، جہل مرکب، تقلیدو غیرہ خارج ہوجائیں گے۔اس لیے کیعلم عندالاشاعرہ ظن کا مقابل ہوتا ہے، ہر خلاف حکما کے علم عندالحماحصول صورۃ الشیع فی العقل کانام ہے، جس میں یقین اور ظن دونوں شامل ہیں۔

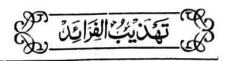
\* للخَلْقِ أَى المخلوق, من الملك و الإنس و الجن, بخلاف علم الخالق تعالى، فإنه لذا ته لا بسبب من الأسباب. ثَلاثَةُ: الحَوَاسُ السَلِيمَةُ, وَ الخَبَرُ الصَّادِقُ، وَ العَقْلُ بحكم الاستقراء. وجه الضبط: أن السبب إن كان من خارج فالخبر الصادق, و إلا: فإن كان آلة غير مدرك فالحواس, و إلا فالعقل.

تو جدمہ: -اسبِ علم مخلوق لینی فرشتہ،انسان اور جن کے لیے تین ہیں۔حواسِ سلیمہ، خبر صادق اور عقل برخلاف باری تعالیٰ کے علم کے، کیوں کہ اس کاعلم لذاتہ ہے، نہ کہ اسباب میں سے کسی سبب کی وجہ سے، سیکم استقرائی ہے۔وجہ حصریہ ہے کہ سبِ علم خارج سے ہے توبہ خبر صادق ہے اور اگر سب علم ایساآلہ ہے جوادراک کرنے والانہیں ہے توبہ حواس ہے ورنہ عقل ہے۔

تشريـــــــح

اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ مخلوق یعنی انس وجن اور ملائکہ کے لیے اسباب علم تین ہیں۔ حواس سلیمہ، خبرِ صادق اور قال سامہ میں کے سامہ کی سلیمہ کی اس کے مقید کیا گیا ہے تاکہ ان حواس سے احتراز ہوجائے جنھیں کچھ عارضہ لاحق ہوجیسے احول کا حاسم بھر اور صفراوی مزاج کا حاسمہ ذوق اور اسباب علم صرف مخلوق کے لیے سبب علم ہیں نہ کہ واجب تعالیٰ کے لیے اس لیے کہ واجب





تعالیٰ کاعلم لذاتہِ ہے وہ اپنے ملم میں کس سبب وغیرہ کامختاج نہیں ہے،ورنہ پھراس کی ذات میں عجز لازم آئے گاجو وجوبِ ذاتی کے منافی ہے۔

بحکم الاستقراء و جدالضبط: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کداسبابِ علم کا جوتین میں حصر ہے، یہ حصر استقرائی ہے حصر عقلی نہیں ہے، جو نفی واثبات کے مابین دائر ہوتا ہے۔

و جہ حصر: -سبعلم مدرک سے خارج ہوگا یاداخل،اگر خارج ہے تووہ خبر صادق ہے اور اگر خارج نہیں ہے تو یہ وکی اجائے گاکہ وہ بذاتِ خود مدرک ہے یا بذاتہ مدرک نہیں ہے،اگروہ بذاتِ خود مدرک ہے تواسے آل کہتے ہیں اور اگر بذاتہ مدرک نہیں ہے بلکہ ادراک کا فقط ایک ذریعہ اور واسطہ ہے تواسے حواس کہتے ہیں۔

اس وجہ حصر پر ایک اعتراض میہ ہوتا ہے کہ اس وجہ حصر سے بیدلازم آتا ہے کہ عقل خود مدرک ہوجائے، حالال کہ محققین کا اس پر اتفاق ہے کہ مدرک در حقیقت نفسِ ناطقہ ہے، عقل ادراک کا ایک سبب ہے، جیسے قطع کے لیے چاقو۔

اس کا جواب اس طرح دیاجاتا ہے کہ شارخ کا کلام تسامح پر مبنی ہے، اور بید تسامح اس وجہ سے ہوگیا ہے کہ عقل ادراک کا سبب قریب ہے اور عقل کے علاوہ جو اسبابِ علم ہیں وہ مثل خوادم کے ہیں۔ اس قربت کی بنا پر شارح نے عقل ہی کو مدرک قرار دے دیا ہے۔

#### **ተ**

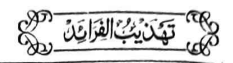
\* فإن قيل: السبب المؤثر في العلوم كلهاهو الله تعالى الأنها بخلقه و إيجاده من غير تأثير للحاسة. والخبر والعقل والسبب الظاهرى كالنار للإحراق هو العقل الاغير وإنما الحواس و الأخبار آلات وطرق في الإدراك. والسبب المفضى في الجملة بأن يخلق الله فينا العلم معه بطريق جرى العادة ليشمل المدرك كالعقل و الآلة كالحس و الطريق كالخبر الا ينحصر في ائث الثنة ، بل ههنا أشياء أخر ، مثل الوجدان و الحدس و التجربة و نظر العقل بمعنى ترتيب المبادى و المقدمات.

توجده: -اگرکہاجائے کہ سبب جوسارے علوم میں موڑھیقی ہے وہ اللہ تعالی ہے، اس لیے کہ علم اللہ تعالی کے پیدا کرنے اور ایجادہ ہوتا ہے، بغیر حاسہ، خبر اور عقل کی تاثیر کے اور سبب ظاہری جیسے آگ احراق کے لیے وہ صرف عقل ہے نہ کہ غیر، حواس اور خبریں اور اک کے آلات اور ذریعے ہیں اور سبب جس کا پھونہ کھام میں دخل ہوبایں معنی کہ اللہ ہم میں علم کواس کے پائے جانے کے ساتھ عادت کے جاری ہونے کے طریقے پر بیدافر مادیتا ہے، تاکہ وہ مدرک کوشامل ہوجائے، جیسے کہ عقل اور آلہ، مثلاً حس اور ذریعہ مثلاً خبر ہے توسیم ضفی فی الجملہ تین میں ہی مخصر نہیں ہے، بلکہ یہاں پر اور بھی چیزیں ہیں جیسے وجدان اور تجربہ اور مقدمات کی ترتیب کے معنیٰ میں نظر عقل۔

تشریب فان قبل: -اس عبارت سے ایک اعتراض پیش کیا گیاہے جس کا حاصل ہیہے کہ اسبابِ کم کا تین میں انحصار سیحے نہیں ہے اس لیے کہ مجموعی اعتبار سے بہاں تین احتمالات پائے جاسکتے ہیں۔(۱) سبب سے مراد سبب حقیقی ہو۔(۲) سبب سے

مرادسب ظاہری ہو۔ (٣)سببے مرادسبفضی فی الجملہ ہو۔





اگرسبہ چقیقی مراد ہے تووہ صرف ایک ہے اور وہ ذات باری تعالی ہے، اس لیے کہ تمام علوم میں موثر حقیقی وہی ہے۔
اس کے خلق وایجاد سے بندوں میں علوم پائے جاتے ہیں۔ اور اگر سبب ظاہری مراد ہے، یعنی ایساسب جے اہلِ عرف سبب شار کرتے ہیں جیسے کہ آگ جواحراق کا ظاہری سبب ہے تو یہ بھی صرف ایک ہی ہے اور بیقل ہے اور اگر سبب سے مراد ایسا سبب ہے جس کا حصول علم میں کچھ نہ کچھ وخل ہو خواہ نزدیک سے ہویا دور سے، جے سبب فضی فی الجملہ کہتے ہیں تو یہ صرف تین سبب ہے جس کا حصول علم میں کچھ نہ کچھ وخل ہو خواہ نزدیک سے ہویا دور سے، جے سبب فضی فی الجملہ کہتے ہیں تو یہ صرف تین میں ہی مخصر نہیں ہے، بلکہ و جدان، حد س، تجربہ اور نظرِ عقل لیعنی مبادی اور مقدمات کی تر تیب بھی اس میں داخل ہیں، لہذا اسب علم تین کے بجاے سات میں خصر ہوں گے۔

َ مِأْن یخلق الله فینا العلم معه: -اس عبارت سے شارح نے سب فضی فی الجملہ کی تشریج کی ہے ، جس کا حاصل ہیہ ہے کہ یہ ایسے اسباب ہیں جن کے پائے جانے کے وقت عادت الہیہ جاری ہے کہ وہ بندوں میں علم پیدا فرمادیتا ہے ، لیکن ایسابھی ہوسکتا ہے کہ اسباب کے پائے جانے کے باوجود اللہ تعالیٰ علم نہ پیدا فرمائے ، لہذا علم کا تخلف بھی ہوسکتا ہے۔

یشمل المدد ک:-اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ ہم نے سبب فضی فی الجملہ کی تفییراس لیے کی ہے تاکہ سبب فضی فی الجملہ کی تفییراس لیے کی ہے تاکہ سبب فضی فی الجملہ دیگر مدر کات مثلاً عقل ، آلات اور ذرائع کو شامل ہو جائے ، کیوں کہ یہ بھی ان اسباب میں سے ہیں جو حصولِ علم میں کئی نہ کسی طرح دخل رکھتے ہیں اور ان کے استعمال کے وقت بھی اللہ تعالی عادت کے جریان کے مطابق علم پیدافرمادیتا ہے۔

وجدان: -نفس کی اس قوت کا نام ہے جس سے ان معانی کا ادراک ہوتا ہے جو مدرک کے بدن کے ساتھ قائم ہوتے ہیں، جیسے خوشی، غم، بھوک، پیاس۔

حدی: -اس قوت کانام ہے جس سے ذہن بغیرنظر وفکر کے اجانک سرعت کے ساتھ مطلوب کی طرف نتقل ہوجائے۔ تجربہ: - سبب کامسبب میں بار بار استعال کانام تجربہ ہے ، جیسے کہ موت کے لیے زہر۔

خلاصۂ اعتراض ہیہ ہے کہ اگرتم سبب سے وہ سبب مراد لیتے ہوجو حقیقت میں موٹر ہے تووہ صرف اللہ تعالیٰ ہے اور اگرظاہری سبب لیتے ہو تووہ بھی صرف قل ہے اور اگرمطلق سبب مراد لیتے ہو، خواہ حقیقی ہویا ظاہری، قریب ہویا بعید تواس معنیٰ کراساب علم تین سے زائد ہیں، لہٰذا تین میں انحصار درست نہیں۔

#### **ተ**

الفلاسفة والمعض الإدراكات حاصلة عقيب استعمال الحواس الظاهرة التى لا شك فيها واءكانت فإنهم لمّا وَ جَدُو ابعض الإدراكات حاصلة عقيب استعمال الحواس الظاهرة التى لا شك فيها واءكانت من ذوى العقول أو غيرهم وعلوا الحواس أحد الأسباب. ولما كان معظم المعلومات الدينية مستفاداً من الخبر الصّادِق جعلوا سبباً آخر. ولما لم يثبت عندهم الحواس الباطنة المسماة بالحِسِّ المُشترَك والخيال والوَهُم وغير ذلك ولم يتعلق لهم غرض بتفاصيل الحدسيات والتجربيات والبديهيات والنظريات وكان مرجع الكلّ إلى العقل جعلوه سبباً ثالثاً يفضى إلى العلم بمجر دالتفات أو بإنضمام حدس أو تجربة أو ترتيب مقدمات و فجعلوا السبب في العلم بأن لنا جوعاً وعطشاً وأن الكل أعظم من الجزء وأن نور القمر مستفاد من



الشمس وأن السقمونيامسهل وأن العالم حادث, هو العقل, وإن كان في البعض باستعانة من الحس.

توجده: -ہم کہیں گے کہ یہ (تین میں حصر) مثان کے مقاصد پراقشار کرنے کی عادت اور فلاسفہ کی بار مکیوں سے
احتراز کرنے کی بنا پر ہے اس لیے کہ جب انھوں نے یہ پایا کہ بعض ادراکات ان حواس ظاہرہ کے استعال کے بعد حاصل ہیں جن
کے وجود میں کوئی شک نہیں ہے ، خواہوہ ذو کی العقول کے ہوں یاغیر ذو کی العقول کے توانھوں نے حواس کو ایک سبب قرار دے دیا
اور جب یہ پایا کہ دین کی بہت ساری معلومات خبر صادق سے مستفاد ہیں تواسے ایک دو سراسب قرار دے دیا اور جب عندالمشائخ وہ
حواس باطنہ جن کا نام سم مشترک ، خیال ، وہم و غیرہ رکھاجاتا ہے ، خارت نہیں ہیں اور ان کی جب حدسیات ، تجربیات اور
نظریات و غیرہ سے کوئی غرض وابستہ نہیں ہے اور سب کا مرجع مقال ہے توان لوگوں نے آگے ایک تیسر اسبب قرار دے دیا ، جو ملم
کی طرف لے جاتا ہے مجمل توجہ سے یاحد س، تجربہ یا مقدمات کی ترتیب سے بدایں طور کہ " ہمارے لیے بھوک اور پیاس ہے "اور
یہ کہ "کل جز سے بڑا ہے " اور یہ کہ " چاند کا نوشس کے نور سے مستفاد ہے " اور یہ کہ "سقمونیا دست آور ہے " اور یہ کہ " عالم
حادث ہے " تواسے سبب بنادیا جو عقل ہے ، اگر چہ بعض میں حس کی معاونت سے ہے۔

تشريـــــح

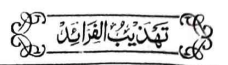
قلنا: هذاعلی عادة المشایخ: -اس عبارت سے شارح نے ابھی ابھی جواعتراض پیش کیا گیا ہے، اس کا جواب دیا ہے۔ فرماتے ہیں کہ اسب علم کا فقط تین میں جو حصر کیا گیا ہے، یہ مشاک کی عادت کی بنا پر ہے اور عادت مشاک نیہ ہے کہ یہ لوگ صرف مقاصد پر اقتصار کرتے ہیں اور فلاسفہ کی غیر ضروری باریکیوں سے دور بھا گتے ہیں۔ مشاک نے جب بیہ دیکھا کہ بعض امور کے ادراکات جمیں ان حواس ظاہرہ ہے ہوتے ہیں جن کے وجود میں کوئی شک و شہر نہیں ہے توانھوں نے ایک سبب علم حواس کو بنا دیا اور جب یہ دیکھا کہ بہت سارے دینی مسائل اور معلومات خبر صادق سے جانے گئے ہیں توایک سبب اسب علم حواس کو بنا دیا ہو کہ خبر صادق میں ایک ذریعہ ہے، مدر کے قتل ہی ہے اور ردہ گئے حواس باطنہ ص مشترک، خیال، وہم، قوت مافظ، قوت متصرفہ، تومشائخ کے نزدیک ہے پائے ہی نہیں جاتے اور حدسیات، تجربیات اور نظریات وغیرہ سے ان کی کوئی غرض وابستہ نہیں ہوتی ۔ یہ سب فلاسفہ کا طریقہ ہے کہ یہ غیر ضروری باریکیاں نکالتے رہتے ہیں اور ان سب کا چوں کہ مرجع اور اصل عقل ہی ہے، اس لیے انھوں نے عقل کو ایک تیسر اسب قرار دے دیا ہے۔

یفضی الی العلم بمجر دالتفات: -اس عبارت سے شارح نے جوبیہ بتایا ہے کہ مذکورہ امور کامرجع اور اصل عقل ہی ہے تواب اس کی کچھ وضاحت کرنا چاہتے ہیں، فرماتے ہیں کہ عقل بھی محض توجہ سے علم حاصل کرلیتی ہے، ایسا بدیہیات میں ہوتا ہے، جیبے "لنا جو عا و عطشا"اس کا تعلق وجد ان سے ہے، اور بھی حدس کے التفات کے ساتھ انضام سے جیبے "نور القمر مستفاد من الشمس "اور بھی تجربہ سے جیبے "السقمونیا مسهل "(سقمونیا دست آور دوا کانام ہے) اور بھی نظر عقل لیمن مقدمات کی ترتیب سے جیسے "العالم حادث"

۔ ان سب میں اصل مدر کے قل ہی ہے ، یہ اور بات ہے کہ بعض مثلاً حدس اور تجربہ میں حواس کا بھی دخل ہو تا ہے اور ان کی بھی معاونت شامل رہتی ہے۔

خلاصة جواب بيہ كه جارى مراد سبب سے سبب فى الجمله ب اور بير تدقيقى نظر سے اگر چرتين سے زائد ہيں، ليكن





## مثائخ نے ان کوتین میں منحصر کر دیاہے ، تاکہ ان کا یاد کرنااور ذہن نشین کرناآسان ہوجائے۔ \*\*\*

الحَوَاسُ جمع حاسة، بمعنى القوة الحاسة خمنس، بمعنى أن العقل حاكم بالضرورة الحرارة بوجودها، وأما الحواسُ الباطنة التي تثبتها الفلاسفة فلاتتم دلائلها على الأصول الإسلامية.

ترجيمه: -توحواس پائي بير، حواس قوت كے معنی ميں ہے۔ حاسه كى جمع ہے،اس معنیٰ كے لحاظ سے كم عقل بالبداہت ان کے وجود کا حکم لگاتی ہے،رہ گئے حواس باطنہ جن کوفلاسفہ ثابت کرتے ہیں توان کے دلائل اسلامی اصول پر تام نہیں ہیں۔

مسریست فالحواس:-بتشدید السین، حواس، حاسه کی جمع ہے اور بہ قوتِ حاسه کے معنیٰ میں ہے۔ یعنی حاسم سے یہاں مخصوص اعضانہیں مراد ہیں جو قوت کے حامل ہوتے ہیں، جیسے کان، آنکھ وغیرہ بلکہ حاسہ سے مراد وہ قوت ہے جس سے بقدر طاقت بشری اشیا کاعلم وادراک ہو تاہے۔

قول راججیمی ہے کہ حواس پانچ ہیں، بعض کا خیال میہ ہے کہ حواس کی تعداد چار ہی ہے، یہ لوگ قوتِ ذائقہ کولامسہ میں داخل مانتے ہیں، جب کہ نظام معتزلی کا موقف ہے ہے کہ حواس چھ ہیں، نظام کے نزدیک لذتِ جماع کا ادراک کرنے والی بھی ایک قوت ہے حالال کہ حق بیہ کہ بیلامسہ میں داخل ہے۔

واما الحواس الباطنة: - إس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ حواس باطنہ کے قائل فلاسفہ ہیں، لیکن حواس باطنه کے اثبات میں وہ جو دلائل پیش کرتے ہیں ، وہ اسلامی اصول پر کھرے نہیں اترتے۔

فلاسفه کے ولائل تین اصول پر مبنی ہیں:

(۱) نفس ناطقہ مجردعن المادہ ہے یہ جزئیات کا ادراک حواس باطنہ کے واسطے سے ہی کرتا ہے۔لیکن ہمارے نزدیک س ناطقہ مجردعن المادہ نہیں ہے، بلکہ وہ ایک ہم ہے کیوں کہ اگر وہ مادے سے خالی ہو تواس کے لیے جزئیات کا ادراک ہی محال ہوجائے گااور وہ مدبربدن بھی نہیں ہوگا۔

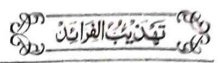
(۲) عندالفلاسفه واحد سے صرف واحد ہی کاصدور ہوسکتا ہے۔ بیک وقت دو مختلف قوتوں کااس سے صدور نہیں ہو ستنا۔ لیکن ہمارے نزدیک بیہ کلیہ باطل ہے ، لہذامیکن ہے کہ حس مشترک اور خیال ایک جاسہ ہوں جن سے انفعال اور حفظ دونوں کاصدور ہو، بوں ہی وہم اور قوت حافظہ بھی ایک ہوں، بلکہ ہمارے نزدیک بیہ بھی ممکن ہے کہ دماغ میں ایک ہی حاسہ ہوجس ہے افعال خمسہ صادر ہوں۔

(m)عند الفلاسفه واجب تعالی فاعل مختار نہیں ہے، لہذااس سے بغیر اساب کے واسطے کے کسی پر بھی فیض نہیں

کیکن ہمارے نزدیک واجب تعالی فاعل مختار ہے ، وہ جس کو چاہے اپنے اختیار سے ترجیح دے دے رہاز ااس کے لیے ممکن ہے کہ جب وہ چاہے تونفس میں ادراک بغیر کسی حاسے کے پیدا کر دے۔

عبارت کی تشریح کے بعداب ہم آپ کوحواس باطنہ اور ان کے مقام اور ان کے افعال کے بارے میں کچھ بتانا چاہتے ہیں۔ **حواس باطنہ اور ان کے افعال:**- دماغ جسے فارسی میں مغزاور ہندی زبان میں بھیجا کہتے ہیں، یہ کھوپڑی کے





جوف میں رہتا ہے، یہ شکل مثلث مخروطی کے مشابہ ہوتا ہے ∆یہ تین تجاویف میں منقسم ہے، جن کو بطون کہا جاتا ہے، سب سے پہلا بطن دماغ کے اگلے حصہ میں ہے، جو پیشانی سے قریب ہے اور دوسرا بطن پہلے کے اعتبار سے جھوٹا ہے اور تیسرا بطن دماغ کے پچھلے حصے میں واقع ہے، یہ بطن سب سے جھوٹا ہے، البتہ بطن دوم کے مقابلے میں بڑا ہے۔ عند الفلاسفہ والاطباء اللہ تعالی نے اب تجاویف میں پانچ حواس رکھے ہیں، وہی حواس باطنہ کہلاتے ہیں ہے

حس مشترک:-اس کامحل بطنِ اول ہے،اس میں حواسِ خمسہ ظاہرہ کے تمام مدر کات مرتبم ہوتے ہیں،جب تک

کہ وہ مدر کات حوال کے پاس موجود ہوں۔

خیال: -اس کابھی مقام بطنِ اول ہے ، یہ بطن اول کے بچھلے تھے میں واقع ہے ، جب کہ حس مشترک اگلے تھے میں واقع ہے ، قوت خیال سِمِشترک کے مدر کات کواپنے اندر محفوظ رکھتی ہے ، گویا کہ بیس مشترک کے مدر کات کی حفاظت کے لیے ایک سوٹ کیس ہے۔

جب تم زید کود کیھو گے توجب تک زید تمھارے پاس رہے گا،اس کی صورت حسِ مشترک میں مرتم رہے گی، کیکن جب زید تمھارے پاس سے چلاجائے گا تواس کی صورت حسِ مشترک سے نکل کر خیال میں چلی آئے گی،اسی قوت کی بنا پر

جب زید تمھارے پاس واپس آتاہے توتم اس کو پہچان لیتے ہو۔

وہم: -اس کامقام دوسرابطن جو بچلابطن کہلاتا ہے اس کے بچھلے جھے میں ہے۔اس حاسے سے معانی کزئیداوران معانی کا دراک ہوتا ہے ، جو حواسِ ظاہرہ سے مدرک نہیں ہوتے ، باوجو داس کے کہ وہ محسوسات ہی میں پائے جاتے ہیں ، جیسے زید کی شجاعت اور عمر کی سخاوت کا ادراک۔

محقتین کہتے ہیں کہ بیہ قوت تمام پر غالب ہے بلکہ عقل پر بھی غالب ہے۔

**حافظہ:** - یہ قوت تیسرے بطن میں پائی جاتی ہے، یہ قوت ان معانی جزئیہ کو اپنے اندر محفوظ رکھتی ہے جو وہم کے مدر کات ہوتے ہیں، گویاکہ بیروہم کے لیے ایک سوٹ کیس ہے۔

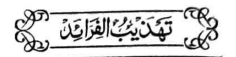
**متصرفہ:** - اس کا مقام دوسرے بطن کا اگلا حصہ ہے ، اس کا کام صور اور معانی کو آپس میں ملانا ہے اور ایک نئ صورت گڑھناہے ، جیسے یاقوت اور پہاڑ کو ملاکر یاقوت کا پہاڑ بنادینا۔

انھیں کو حواسِ باطنہ کہتے ہیں، فلاسفہ ان کے وجود کے قائل ہیں اور تنگلمین منکر ہیں۔ حواسِ باطنہ اور دماغ کی مزید تشریح کے لیے آپ فن ِطب کی شاخ تشریح اور منافع الاعضا کا مطالعہ کریں۔



السّمَعُ، وهي قوة مو دعة في العصب المفروش في مقعر الصماخ، تدرك بها الأصوات بطريق وصول الهواء المعكيف بكيفية الصوت إلى الصماخ، بمعنى أن الله تعالى يخلق الإدراك في النفس عند





ذلك. والبَصَرَ، وهي قوة مودعة في العصبتين المجوفتين اللتين تتلاقيان ثم تفترقان فتأديان إلى العينين، تدرك بها الأضواء والألوان و الأشكال والمقادير والحركات والحسن والقبح وغير ذلك مما يخلق الله تعالى إدراكها في النفس عنداستعمال العبد تلك القوة.

توجسمہ: - سمع بیدہ قوت ہے جواس عصب میں سرایت کیے ہوئے ہوئے ہو کان کے سوراخ میں بچھا ہوا ہے اس سے آواز کا ادراک ہوتا ہے اس ہوا کے جو آواز کی کیفیت ہے متکیف ہوتی ہے کان کے سوراخ تک پہنچنے کے ذریعہ با بی معنی کہ اللہ تعالی نفس میں اس وقت ادراک پیدا فرماد یتا ہے ۔ بھر بیدہ وہ قوت ہے جوا سے دو پھوں میں سرایت کیے ہوئے ہے جو خالی ہیں اور دونوں ملتے ہی پھر الگ ہوجاتے ہیں، پھر دونوں آنکھوں تک پہنچتے ہیں، اس سے روشنی، رنگ ہٹکل مقدار، حرکت جسن وقبح اور ان کے علاوہ کا ادراک ہوتا ہے۔ ان ادراکات کو اللہ تعالی نفس میں بندے کے اس قوت کے استعال کے وقت پیدا فرماد یتا ہے۔

السمع: -اس عبارت سے شارح نے حاسمہ سمع کی تشریح کی ہے، فرماتے ہیں کہ حاسمہ سمع وہ قوت ہے جواللہ تعالیٰ نے اس پیٹھے میں رکھی ہے جسے کانوں کے سوراخوں کی اندرونی سطح پر بچھار کھا ہے۔اس قوت سے اصواتِ قویہ اور ضعیفہ اور وہ آوازیں جودونوں کے بین بین ہوتی ہیں،ان کاادراک ہوتا ہے۔

صوت: لینی آواز وہ کیفیت ہے جو ہوا کے اس تموج اور حرکت سے بیدا ہو جو ایک ٹی کو دوسری الیی چیز پر مارنے سے صادر ہو جو قوت اور ضعف میں پہلی کے برابر ہواور پورے تصادم کی صلاحیت کھتی ہو، صوت کا قوی اور ضعیف ہونا ای تصادم کے لحاظ سے ہوتا ہے۔ تصادم قوی ہو تو آواز بلنداور کمزور ہو تو آواز بلکی ہوتی ہے۔

بمعنیٰ أن الله تعالیٰ یخلق الإدراک: -اس عبارت سے شارح نے ان قائلین پرردکیا ہے جو یہ کہتے ہیں کہ حاسہ بذاتِ خودادراک کرتا ہے۔فرماتے ہیں کہ حاسہ محض ایک سبب ہے،عادتِ الہیہ جاری ہے کہ وہ ہواکے کان میں پہنچنے کے وقت بندے میں ادراک پیداکر دیتا ہے۔

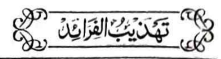
والبصر: -اس عبارت سے شارح نے حاسمۂ بھر کی تعریف کی ہے، فرماتے ہیں کہ حاسمۂ بھروہ قوت ہے جوایے دو خالی پھوں میں بچھائی گئی ہے جو مقدم دماغ میں مل کر دونوں آنکھوں کی طرف جاتے ہیں، اس حاسہ سے روشنی، شکل، مقدار، حرکت، حسن وقبح اور ان کے متعلقات کا ادراک ہوتا ہے۔

شکل: دہ ہیئت ہے جوایک یازائد نہایتوں کے احاطہ سے شک کو حاصل ہو، جیسے دائرہ، نصف دائرہ، مثلث، مربع وغیرہ۔ مقدار: دہ عرض ہے جوبذاتہ تقسیم کو قبول کرہے جیسے خط سطح وغیرہ۔ حرکت: قوت سے فعل کی طرف علی سبیل التدریج خروج کرنا۔

ح**سن وقبح:**حسن وقبح ہے وجسن وقبح مراد ہیں جن سے انسان اس خلقت کے اعتبار سے متصف ہو تا ہے جورنگ و شکل کامجموعہ ہے۔

اعصاب: بدایک سفیدجسم ہیں جن کامنبع عمومی طور پر دماغ ہے۔بداس قدر نرم ہیں کہ مرکتے ہیں، مراثو شخ اور





### $\triangle \triangle \triangle \triangle \triangle \triangle$

الشَمَة، وهى قوة مو دعة فى الزائدتين النابتتين فى مقدم الدماغ الشبيهتين بحلمتى الثدى، تدرك بها الروائح بطريق وصول الهواء المتكيف بكيفية ذى الرائحة إلى الخيشوم.

والذوق وهى قوة منبثة فى العصب المفروش على جرم اللسان يدرك بها الطعوم بمخالطة الرطوبة اللعابية التى فى الفم بالمطعوم و وصولها إلى العصب

واللَّمْسُ، وهي قوة منبثة في جميع البدن تدرك بها الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ونحو ذالك عندالتماس والاتصال به.

تر جسمہ: -اور حاسمۂ شامہ، یہ وہ قوت ہے جو مقدم دماغ کے ایسے ابھرے ہوئے دو زائدوں میں رکھی گئی ہے جو پتان کے سرے کے مشابہ ہیں، اس سے بو کاادراک ہو تا ہے اس ہوا کے جو بودار چیز کی کیفیت سے متکیف ہو، ناک کے بانسے تک پہنچنے کے ذریعہ۔

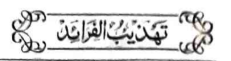
یہاں سے شارح مزید تین اور حواس ظاہرہ کی تشریح کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں:

ماسته شامه: بدوہ قوت ہے جو دماغ کے اگلے تھے میں ابھرے ہوئے دوایسے زائدے جو سرِپتان کے مشابہ ہوتے ہیں، اس میں رکھی ہوئی ہے، خوشبو، بدبوہ غیرہ کاادراک اس قوت سے ہوتا ہے اور ادراک اس طرح ہوتا ہے کہ ہوابو دارچیز کی کیفیت سے متکیف ہوکرناک کے بانسے تک پہنچتی ہے، جہال بہ قوت موجود ہے، تووہ اس کاادراک کرتی ہے۔ ماستہ فالقہ: بدوہ قوت ہے جواس پیٹھے میں سرایت کیے ہوئے ہے جوقدرت نے زبان کے جسم پر بچھار کھا ہے،

**حاسئہ دالقہ** نیہ وہ توت ہے ہوا ل چھے یک سرایت سے ہوئے ہوئے ہے بولدرت سے رہان ہے ہم پر بچار ھاہے، اس سے ذالکقوں کاادراک ہو تا ہے ، جیسے حلاوت ، کنی ، ترشی وغیرہ اور ادراک اس طرح ہو تا ہے کہ رطوبت ِلعابیہ جومنہ میں بائی جاتی ہے شی مطعوم سے جب ملتی ہے اور اس عصب تک پہنچتی ہے توبیہ قوت اس کاادراک کرتی ہے۔

پائی جاتی ہے ٹئ مطعوم سے جب ملتی ہے اور اس عصب تک چہنچتی ہے توبیہ قوت اس کا ادراک کرتی ہے۔ حاستہ لامسہ: یہ وہ قوت ہے جو سارے بدن میں سرایت کیے ہوئے ہے۔ اس سے حرارت، بردو خیشکی اور تری کا ادراک اور ان کے امثال کا ادراک ہوتا ہے، جیسے لطافت، کثافت، خشونت وغیرہ حرارت اور برودت فعلی ہیں رطوبت اور بیوست انفعالی ہیں۔





الله وبكل حَاسَة مِنها أى من الحواس الخمس تُوقف أى يطلع عَلَى مَا وْضِعَتْ هِى تلك الحاسة لله . يعنى أن الله تعالى قد خَلقَ كُلاً من تلك الحواس الإدراك أشياء مخصوصة , كالسمع للأصوات والذوق للطعوم والشم للروائح , لا يدرك بها ما يدرك بالحاسة الأخرى. وأما أنه هل يجوز ذلك ففيه خلاف بين العلماء , والحق الجواز , لما أن ذلك بمحضِ خلق الله تعالى من غير تأثير للحواس , فلا يمتنع أن يخلق الله عقيب صرف الباصرة إدراك الأصوات مثلاً . فإن قيل: أليست الذائقة تُدرَك حلاوة الشيء وحرارته معاً ؟ قلنا: الربل الحلاوة تدرك بائذوق والحرارة باللمس الموجود في الفه واللسان .

توجسمہ: -اور حواس خمسہ میں ہے ہر جائے ہے اس کی واقفیت ہوتی ہے جس کے لیے اس جائے وہنایا گیا ہے، بینی اللہ تعالی نے ہر جائے کوخصوص اشیا کے ادراک کے لیے پیدا کیا ہے، جیسے تریح کوآ واز کے لیے اور ذوق کو ذائقے کے لیے اور شم کو بو کے لیے، ان میں ہے گئی ہے دوسرے کے مدر کات کا ادراک نہیں ہوگا، لیکن کیا ایسا ہونا ممکن ہے تواس میں علما کے مابین اختلاف ہے، لیکن حق بیہ کہ میمکن ہے، اس لیے کہ بیدادراکا یہ محض اللہ کے بیداکر نے ہے ہوتے ہیں بغیر کسی جائے گئی تاخیر کے توبہ محال نہیں ہے کہ میکا اللہ تعالی باصرہ کے استعال کے بعد آواز کا ادراک نہیں ہوتا ؟ ہم کہیں گے اگراعتراض کیا جائے کہ ذائقہ سے ایک ہی ساتھ شی کی حلاوت اور اس کی حرارت کا ادراک نہیں ہوتا ؟ ہم کہیں گے نہیں، بلکہ حلاوت کا ادراک ذوق سے اور حرارت کا ادراک لیس موجود ہیں۔

تشريــــــح

وبكل حاسة منها: - اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں كہ عادت يہى جارى ہے كہ ہر حاسے سے اس كا دراك ہوتا ہے جس كے ادراك كے ليے اللہ تعالى نے اس كى تخليق كى ہے، مثلاً حاسمہ بھر سے مبصرات اور حاسمہ مع معات كا على ہذا القياس لہذا بھر سے گانہیں اور شم عنے گانہیں اور شم سے گانہیں اور نہ ہى د يھے گا، ليكن كيااس كے بر خلاف عقلاً ممكن ہے، كيا ايسا ہوسكتا ہے كہ قوتِ باصرہ سننے لگے اور قوتِ سامعہ د يھنے لگے اور قوتِ شامہ چھنے لگے تواس ميں اہل سنت اور فلاسفہ كے مابین اختلاف ہے ۔ اہل سنت كا موقف بہ ہے كہ عقلاً اس میں كوئى استبعاد نہیں ہے اس ليك كم عادراك محض اللہ كے پيداكر نے سے ہوتا ہے، حاسے كى اس میں كوئى تاثیر نہیں ہوتى، لہذا اگر اللہ تعالى چاہے توخلافِ عادت آنكھ سننے لگے، كان د يكھنے لگے، جب كہ فلاسفہ كا موقف بہ ہے كہ ايبانہيں ہوسكتا۔

فإن قيل: أليست الذائقة: - ابھی ابھی جو بتايا گيا ہے کہ ہمر حاسے سے اس کا ادراک ہوتا ہے جس کے ليے وہ موضوع ہے۔ تواس عبارت سے اس پرايک اعتراض پیش کياجارہا ہے کہ ايسانہيں ہے بلکہ اس کے خلاف بھی ہوسکتا ہے، جيسے کہ جب ہم کوئی چيز چکھتے ہيں توقوتِ ذائقہ جہاں اس کی حلاوت کا ادراک کرتی ہے، وہيں اس کی حرارت کا بھی ادراک کرتی ہے۔ وہيں اس کی حرارت کا بھی ادراک کرتی ہے۔ شارح اس کا جواب دیتے ہیں کہ ایسانہیں بلکہ منہ اور زبان میں قوتِ ذائقہ اور لامسہ دونوں پائی جاتی ہیں ذائقہ ذاکتے کا ادراک کرتی ہے۔ ور لامسہ حرارت يابرودت کا ادراک کرتی ہے۔

بعض لوگوں نے اس اعتراض کا یہ جواب دیا ہے کہ زبان ایک ایسا عاسہ ہے جو حلاوت اور حرارت دونوں کا ایک ساتھ ادراک کرتی ہے۔اگر ایسا ہے توماتن کا قول بغیر شارح کے اس جواب کے جودو مختلف قوتوں کے زبان پر پائے جانے



پر مبنی ہے ، سیح ہو سکتا ہے۔

مالاں کہ یہ جواب محلِ نظرہے،اس لیے کہ بیماتن کے قول الحو اس خمس کے مخالف ہے جس پر عقلا کا اجماع ہے اور ایک حصے حاسے کا اثبات ہے جس کی کوئی ضرورت نہیں۔اور ایک عضومیں دو مختلف قوتوں کے پائے جانے میں کوئی استبعاد نہیں ہے۔لہذا شارح کا قول ہی حق ہے۔

### **ተተ**

النّجية والخَبرَ الصَّادِقُ أى المطابق للواقع، فإن الخبرَ كلام يكون لنسبته خارج تطابقه تلك النسبة فيكون صادقاً أو لا تطابقه فيكون صادقاً أو لا تطابقه فيكون كاذباً ، فالصدق والكذب على هذا من أو صاف الخبر ، وقديقا لا نبمعنى الإخبار عن الشيء على ماهو به ، أو لا على ماهو به ، أى الإعلام بنسبة تامة تطابق الواقع أو لا تطابقه ، فيكونان من صفات المخبر فمن ههنا يقع في بعض الكتب الخبر الصادق بالوصف ، وفي بعضها خبر الصادق بالإضافة .

توجہ مہ: -اور خبرِ صادق، یعنی وہ خبر جو واقع کے مطابق ہو، کیول کہ خبر ایک کلام ہے، اس کی نسبت کے لیے ایک خارج

ہوگا۔ نسبت کلامیہ اس خارج کے مطابق ہوگی تو "خبر" صادق ہوگی مطابق نہیں ہوگی تو "خبر" کاذب ہوگی، اس روسے صدق اور

کذب خبر کے اوصاف سے ہول گے، اور بھی صدق و کذب کسی شے کے حالِ نفس الامری کے مطابق یا حالِ نفس الامری کے بر

عکس خبر دینے کے معنی میں بولے جاتے ہیں، یعنی نسبت تامہ کے تعلق سے خبر دینا کہ وہ واقع کے مطابق ہے یا نہیں ۔ اس لحاظ سے

صدق و کذب مخبر کی صفات سے ہوں گے۔ اس لیے بعض کتابوں میں "الحنبر الصادق" صفت کے ساتھ واقع ہے، جب کہ

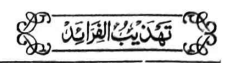
بعض میں "خبر الصادق" اضافت کے ساتھ واقع ہوا ہے۔

مشوی و المحبر الصادق:-اس عبارت سے ماتن نے بیہ بتایا ہے کہ خبرصادق کی دو سمیں ہیں۔ خبر متواتراور خبرر سول۔ شارح نے خبر کی خبرِ صادق اور خبرِ کاذب کی طرف تقسیم کرتے ہوئے دونوں کی دو مختلف تفسیریں بیان کی ہیں جسے ہم

آپ کے ذہن میں اتار نے کی کوشش کررہے ہیں۔

وہ کلام جو اسناد خبری پر شتمل ہوگا اس میں یا توایک کا منہوم دوسرے کے لیے ثابت ہوگا یا ایک کے مفہوم کی دوسرے سے نفی ہوگ۔ جیسے ن یڈ عالم سے اسنادِ خبری پر شتمل ہے، جس میں عالم کی زید کی طرف نسبت کی گئی ہے یا جیسے زید گلسب بعالم اس میں عالم کی زید سے نفی کی گئی ہے۔ اس نسبت کو نسبت کلامیہ کہا جاتا ہے۔ اس نسبت کلامیہ کے خارج یعنی واقع اور فس الامر میں بھی ایک نسبت ہوگی جے نسبت خارجیہ کہا جاتا ہے۔ اب نسبت کلامیہ نسبت خارجیہ کے مطابق ہو ہایں طور کہ دونوں ثبوتی ہوں، جیسے زید عالم یادونوں سکبی ہوں جیسے "زید گلسب بعالم " تو یہ کلا میا ہو اور خبر بھی صادق کہلاتا ہے اور خبر بھی صادق کہلاتا ہے۔ اور اگر دونوں میں مطابقت نہیں ہے، بایں طور کہ کلام میں جو نسبت ہو وہ تو ثبوتی ہے لیکن خارج اور فاقع میں جو نسبت ہو وہ سلبی ہے یا اس کے بھی ہے "زید عالم" اس کلام میں جو نسبت ہو مطابق نہیں وہ ثبوتی ہے، لیکن خارج اور فس الامری میں ایسانہ ہو بلکہ زید جاہل ہو تو اب نسبتِ کلامیہ نسبتِ خارجیہ کے مطابق نہیں ہوگ۔ لہذا ہے کلام کاذب ہوجائے گا اور خبر خبر کاذب کہلائے گ





یہیں پر میہ جان لینا چاہیے کہ اگر نسبتِ کلامیہ کے لیے سرے سے نسبتِ خارجیہ ہی نہیں ہے یا نسبتِ خارجیہ توہے لیکن نسبتِ کلامیہ کے ساتھ مطابقت یاعد م مطابقت کا قصد نہیں کیا گیاہے توہ کوہ کلام انشاکہلا تاہے۔ بہرکیف، نسبتِ کلامیہ اگر نسبتِ خارجیہ کے مطابق ہے تو یہ خبر صادق ہے اور مطابق نہیں ہے تو یہ خبر کا ذب ہے۔ اس تغییر کے اعتبارے صدق وکذب سے خبر کا اتصاف ہوتا ہے۔ لینی خبر صادق ہوتی ہے یا کا ذب۔

اور بھی ٹی کے حال نفس الامری کے مطابق خبر دینے کو صدق کہا جاتا ہے اور حالِ نفس الامری کے بر خلاف خبر دینے کو کذب کہتے ہیں۔اس اعتبار سے صدق و کذب سے مخبر کا اتصاف ہوگا۔ مثلاً کسی نے خبر دیا کہ "اُگ ٹھنڈی ہے " تو اس کی بیہ خبر حالِ نفس الامری اور واقعی کے خلاف ہے ، کیوں کہ امر واقعی بیہ ہے کہ آگ گرم ہوتی ہے ٹھنڈی نہیں ، للہذا مخبر کو کاذب کہا جائے گا اور اگر کسی نے خبر دیا کہ "زمین ہارے نیچ ہے " تو اس کی بیہ خبر حال نفس الامری کے مطابق ہے۔اس لیے کہ خارج اور واقع میں بھی یہی ہے کہ زمین ہمارے نیچ ہے۔لہذا مخبر کوصادق کہا جائے گا۔

#### **ተ**

الله على المنوعين: أَحَدهما الحَبَرُ المُتَواتِرُ سَمِى بذلك لما أنه لا يقع دفعة بل على التعاقب والتوالى. وهو أى الخبرُ الثَّابِتُ على أَلْسِنَةِ قَوْمٍ لا يتصوَّرُ تَواطُوهُم، أى لا يجوز العقد ل توافقهم عَلَى الكذب، ومصداقه وقوع العلم من غير شبهة. وَهو بالضرورة مُوجِب للعِلْمِ الضَّرُورِي كالعِلْمِ بالمُلُوكِ الخَالِيةِ في الأَزْمِنَةِ المَاضِيةِ والبُلدَانِ النَّائِيةِ يحتمل العطف على الملوك وعلى الأزمنة، والأول أقرب وإن كان أبعد.

توجسمہ: - خبرصادق دوقسموں پر شمل ہے،ان میں ایک خبر متواتر ہے اس کا متواتر اس وجہ سے نام رکھا گیا ہے
کہ یہ دفعۃ واحدہ نہیں واقع ہوتی ہے بلکہ یکے بعد دیگرے اور پے در پے اس کا ورود ہوتا ہے اور خبر محول وہ خبر ہے جوالی
قوم کی زبان سے صادر ہو جھوٹ پر جس کا توافق متصور نہ ہو، یعنی عقل جھوٹ پر ان کے اتفاق کو ممکن نہ قرار دیتی ہوا و الماس کا
مصداق بغیر شک شہہ کے علم کا پایا جانا ہے اور خبر متواتر بالبداہت علم ضروری کی موجب ہے، جیسے کہ گزرے ہوئے زمانے
میں گزشتہ بادشا ہوں اور دور دراز شہروں کا علم اور بلدان نائیداختال رکھتا ہے کہ ملوک پر معطوف ہواور یہ بھی اختمال رکھتا ہے
کہ از منہ پر معطوف ہو۔ اول بہ اعتبار معنی کے زیادہ قریب ہے،اگر چہ لفظ کے اعتبار سے بعید ہے۔

تشريــــــح

والمعبر الصادق على نوعين: -اس عبارت سے شارح يہ بتانا چاہتے ہيں كہ خرصادق دوقسموں پر مشتل ہے جن ميں ايك خر متواتر ہے اور دوسرى خرر سول ہے جس كاذكر آرہا ہے۔

سمی بذالك: -اس عبارت سے شارح نے خرمتواتر کی وجہ تسمیہ پرروشی ڈالی ہے، فرماتے ہیں کہ ازروئے لغت کے تواتر تعاقب اور توالی کے معنی میں ہے جس کا مطلب "چیزوں کا وقفہ کے ساتھ ایک دوسرے کے پیچھے آنا "ہے۔ چوں کہ خبر متواتر دفعۃ واحدہ نہیں صادر ہوتی ہے بلکہ اس کا صدور کے بعد دیگر ہے ہوتا ہے اس مناسبت سے اسے خبر متواتر کہا جا تا ہے۔ متواتر دفعۃ واحدہ نہیں صادر ہوتی ہے بلکہ اس کا صدور کے بعد دیگر ہے ہوتا ہے اس مناسبت سے النابت علی السنة قوم: - اس عبارت سے شارح نے خبر متواتر کی اصطلاحی تعریف کی ہے۔





فرماتے ہیں کہ خبر متواتروہ خبر ہے جوالیی قوم کی زبان سے سن گئی ہوجن کاارادی یاغیرارادی طور پر جھوٹ پراتفاق متصور نہ ہو، لینی عقلّا یہ ممکن نہ ہوکہ مخبرین نے جھوٹ پراتفاق کر لیاہو، یااتفا قاان سے جھوٹ صادر ہو گیاہو۔

**محدثین کی اصطلاح میں خبر متواتر: –** محدثین کی اصطلاح میں خبر متواتر وہ حدیث ہے جس کے راوی ہر دور میں اتنے زیادہ ہوں کہ ان کا جھوٹ پر متفق ہوناعادۃً محال ہو۔

محدثین کااس پراجماع ہے کہ متواتر کے راوی تین سے زائد ہوں گے ،لیکن ان کی اقل تعداد میں ان کے مابین اختلاف کثیر پایاجا تا ہے ،اس سلسلے میں چار ، پانچ ، دس ،بارہ ، چالیس اور ستر کی تعداد منقول ہے ، اور دلیلیں وہ نصوص ہیں جن میں مذکورہ تعداد کا تذکرہ ہے ۔ مثلاً جو حضرات چار میں منحصر مانتے ہیں ان کی دلیل شہود زناوالی آیت ہے ، یعنی جس طرح ثبوتِ زنا کے لیے کم از کم چار گواہ کا ہونا ضروری ہے ای طرح متواتر کے لیے بھی چار راو بوں کا ہونا ضروری ہے۔ علیٰ ہذا القیاس۔

مگر علامہ ابن حجر عسقلانی نے عدم تعیین کو تھیج اور حافظ جلال اُلدین سیوطی نے اس کو اصح قرار دیا ہے۔ علامہ ابن حجر عسقلانی نے تواتر کے تحقق کے لیے چاریا پانچ شرطیں بھی لگائی ہیں۔ دیکھیے۔ «نزہۃ النظر»۔

ومصداقه وقوع العلم من غیر شبهة: -اس عبارت سے شارح نے خبر متواتر کے مصداق کی تعیین کی ہے۔ فرماتے ہیں کہ خبر متواتراسی خبر پرصادق ہوگی جس سے علم یقینی حاصل ہو۔ شک وشبہہ کا اس میں کوئی شائبہ نہ ہو۔ لہذاالی خبر جس میں عقل متر دد ہو،اس پر خبر متواتر کاصدق نہیں ہوسکتا۔

و ہو بالضرور ۃ موجب للعلم الضروری: -اس عبارت سے شارح بیہ بتانا چاہتے ہیں کہ خبر متواتر علم ضروری کی موجب ہوتی ہے، بعنی اس سے ایک ایساتھم ضروری حاصل ہو تاہے جو دلیل کامختاج نہیں ہو تا۔

تالعلم بالملوك المحالية: -اس عبارت سے شارح نے خبرِ متواتر كے علم ضرورى كى موجب ہونے كى ايك تمثيل ذكركى ہے۔ فرماتے ہیں كہ خبرِ متواتر سے علم يقينى بديہى حاصل ہوتا ہے، جيسے كہ ماضى كے زمانے ميں گزرے ہوئے بادشاہول اور دور دراز شہرول جيسے اسكندريد، بغداد، مكة المكرمہ، مدينة المنورہ وغيرہ كاعلم ہميں خبر متواتر سے ہى ہے اور ہميں ان كے پائے جانے كا ايسابقين ہے جس ميں شك كى كوئى تنجائش نہيں ہے۔

والبلدان النائية يحتمل العطف: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہيں کہ بلدان نائيہ کا عطف ملوک پر بھی ہو سکتا ہے اور از منہ پر بھی، لیکن ملوک پر عطف کرنا ہے از روئے معنیٰ کے زیادہ قریب ہے ،اگر چہ لفظ کے اعتبار سے بعید ہے۔
معنیٰ کے اعتبار سے ملوک پر عطف کرنا اس وجہ سے زیادہ قریب ہوگا کہ اس صورت میں دوعلم حاصل ہوں گے۔ایک گزرے ہوئے بادشاہوں کاعلم اور ایک دور دراز شہروں کاعلم برخلاف اس کے کہ جب اس کواز منہ پر عطف کیا جائے گا توعلم کامعنیٰ بلدان نائیہ میں ماخو ذنہیں ہوگا تو اس صورت میں صرف ایک علم حاصل ہوگا اور معنیٰ ہے ہوگا "جیسے کہ گذشتہ بادشاہوں اور دور دراز شہروں کاعلم" اور دوعلم کا حصول ایک علم کے حصول سے بہتر ہوتا ہے اور لفظ کے اعتبار سے بلدان نائیہ کا عطف ملوک پر اس وجہ شہروں کاعلم" اور دوعلم کا حصول ایک علم کے حصول سے بہتر ہوتا ہے اور لفظ کے اعتبار سے بلدان نائیہ کا عطف ملوک پر اس وجہ سے بعید ہے کہ اس صورت میں معطوف علیہ (ملوک) اور معطوف (بلدان نائیہ) کے مابین الخالیة فی الاز منة الماضية سے فصل پیدا ہوجائے گا۔

**ተ** 

العلم فههنا أمران: أحدهما: أن المتواتر موجب للعلم، وذلك بالضرورة، فإنًا نجدُ من أنفسنا العلم بوجود مكة وبغداد، وأنه ليس إلا بالإخبار. والثاني: أن العلم الحاصل به ضرورى، وذلك لأنه يحصل للمستدل وغيره حتى الصبيان الذين لا اهتداء لهم إلى العلم بطريق الاكتساب و ترتيب المقدمات.

تو جسمہ: - تو یہاں دو چیزیں ہیں، ایک تو یہ کہ متواتر علم یقینی کی موجب ہے اور یہ بدیمی ہے، کیوں کہ ہم اپنے نفوس میں مکہ اور بعد بدیمی ہے، کیوں کہ ہم اپنے نفوس میں مکہ اور بغداد کے وجود کاعلم پاتے ہیں اور میمض خبروں ہی کے ذریعہ سے ہے۔ اور دوسری چیزیہ کہ اس سے جوعلم عاصل ہوتا ہے وہ ضروری ہوتا ہے ، اس لیے کہ اخبار متواترہ کے ذریعے متدل اور غیر متدل دونوں کوعلم ہوتا ہے ، حتیٰ کہ بچوں کو بھی جنھیں اکتساب اور ترتیب مقدمات کی ذراہی سوجھ بوجھ نہیں ہے۔

تشريــــــح

اس عبارت نے شارح نے خبر متواتراوراس کے احکام کے تعلق سے جو بحث پیش کی ہے اس کاماتھ ل پیش کررہے ہیں،
فرماتے ہیں کہ ذکورہ بحث سے دوباتیں نکل کرسامنے آتی ہیں۔ایک توبید کہ خبر متواتر سے علم بقینی حاصل ہوتا ہے اور بیبالکل بدیمی
ہے،اس لیے کہ جمیس خطوع ب میں پائے جانے والے دو ظیم شہروں ملۃ المکر مہ اور بغداد شریف کے وجود کاعلم قطعی طور پر ہے
اور بیعلم جمیس اخبار متواترہ کے ذریعہ حاصل ہے۔معلوم ہوا کہ خبرِ متواتر علم بقینی کی موجب ہے اور دوسری چیز ہیہ ہو کہ خبرِ متواتر سے معلم ہوتا ہے وہ ضروری ہوتا ہے،استدلال اور تر تیب مقدمات کی اس میس حاجت نہیں پر تی ۔ایسا اس وجہ سے کہ خبر متواتر سے اسے بھی علم حاصل ہوتا ہے، جس میں نظر فی الدلیل اور مقدمات کی تر تیب کی صلاحیت ہوتی ہے اور اسے بھی علم حاصل ہوتا ہے، حس میں استدلال اور نظر و فکر کی اہلیت بالکل نہیں ہوتی، مثلاً بچوں تک کواخبار متواترہ سے جو علم حاصل ہوتا ہے، وہ وردی اور بدیجی ہوتا ہے، جس میں تبحشہ استدلال کی حاجت نہیں پر تی۔
ضروری اور بدیجی ہوتا ہے اس میں تبحشہ استدلال کی حاجت نہیں رکھتے لہذا معلوم ہوا کہ اخبار متواترہ سے جو علم حاصل ہوتا ہے، وہ ضروری اور بدیجی ہوتا ہے اس میں تبحشہ استدلال کی حاجت نہیں پر تی۔

#### ተ ተ ተ ተ ተ ተ ተ ተ ተ

ﷺ و أما خبز النصارى بقتل عيسى عليه السلام و اليهو دبتأبيد دين موسى عليه السلام ، فتو اتر هممنوعٌ. ترجيمه: -اور نصاريٰ سے حضرت عيسى غِلالِمَلا كِقتل كى خبر اور يہود سے حضرت موىٰ غِلالِمَلا كے دين كے ہميشہ رہنے كى خبر تواس كامتواتر ہونانا قابل قبول ہے۔

تشريـــــــــــــح

جولوگ یہ کہتے ہیں کہ خبرِ متوازعلم کی موجب نہیں ہوتی ہے اس عبارت سے شارح ان کااعتراض اور جواب پیش کررہے ہیں، ان کامشہور اعتراض میہ ہے کہ نصاری سے متواتراً یہ منقول ہے کہ حضرت عیسی غِلالِاً الاکوں ولی دے کرفتل کر دیا گیااور یہودیوں سے متواتراً یہ منقول ہے کہ حضرت موکی غِلالِاً الاکوں کہ دونوں خبریں کاذب اور نفس الامرے خلاف ہیں، لہذا یہ کہنادرست نہیں ہے کہ خبر متواتر علم یقینی بدیمی کی موجب ہے۔

فتواترہ ممنوع: - شارح اس عبارت سے مذکورہ اعتراض کا جواب پیش کررہ ہیں۔ فرماتے ہیں کہ حضرت عیلی فلیکھ کے قتل کی خبر کا متواتر ہونانا قابلِ قبول ہے۔ اس لیے کہ خبرِ متواتر کے مصداق کے لیے ضروری ہے کہ اس سے



علم یقینی حاصل ہوا دریہاں پر ایسانہیں ہے، اس لیے کہ نصِ صریح ہے اس کے خلاف ثابت ہے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ نصاریٰ کے چار لوگوں ہے یہ خبر پھیلی ہے اور یہ تعداد ثبوتِ تواتر کے لیے کافی نہیں ہے۔ اور تیسری وجہ یہ ہے کہ وہ یہودی جو آپ کے قتل کی جو آپ کے قتل کی جو آپ کے قتل کی جموئی خبر پھیلانے پر اتفاق کرلیا ہو۔ حجو ٹی خبر پھیلانے پر اتفاق کرلیا ہو۔

ای طرح حفزت مولی فیلایا کے دین کی تابید کی خبر کابھی تواتر ممنوع ہے،اس کی ایک وجہ توبیہ ہے کہ جب بخت نصریاد شاہ نے بیت المقدس پر حملہ کیا تواس نے تمام یہود بوں کو قتل کر ڈالا، وہ اتنی تعداد میں بیجے ہی نہیں کہ تواتر کی تعداد کو بوری کر سکیس۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ یہ خبر متواتر ہے ہی نہیں،اس لیے کہ اس خبر کو ایک زند بق مشکلم ابن الراوندی نے گڑھ لیا ہے، تاکہ وہ یہود بوں کو مسلمانوں کے خلاف بھڑ کا سکے۔اور یہودی اس سے حضرت موکی فیلایا کا کے دین کی ابدیت پر استدلال کر سکیس۔

النقيل: حبر كلّ واحدٍ لا يفيد إلا الظن، وضَمُ الظّنِ إلى الظّنِ لا يوجب اليقين. وأيضاً جوازُ كذب كلّ واحدٍ لا يفيد إلا الظن، وضَمُ الظّنِ إلى الظّنِ لا يوجب اليقين. وأيضاً جوازُ كذب المجموع، لأنه نفس الآحاد. قلنا: ربما يكون مع الاجتماع ما لا يكون مع الانفراد، كقوَ قِ الحبل المؤلف من الشعرات.

تر جسمہ: -ہر خبرِ واحدے صرف ظن کا فائدہ ہوتا ہے اور ظن کاظن کے ساتھ انضام لیقین کاموجب نہیں ہوتا۔ نیز ہر ایک کے کذب کا امکان مجموعہ کے کذب کے امکان کاموجب ہے، اس لیے کہ مجموعہ عین احاد ہے، ہم کہیں گے کہ بسا اوقات اجتماع کاوہ حال ہوتا ہے جو انفراد کانہیں ہوتا، جیسے کہ اس رتی کی قوت ہے جسے بالوں سے بٹاگیا ہو۔

تشريـــــح

ابھی ابھی جو یہ بتایا گیاہے کہ خبر متواتر سے علم یقینی کا فائدہ حاصل ہوتا ہے،اس عبارت سے اس دعوے پر دو طریقوں سے معارضہ قائم کیا جارہاہے۔

پہلے معارضہ کی تقریر ہے ہے کہ ہم تسلیم نہیں کرتے کہ خبر متواز علم یقینی کی موجب ہے، اس لیے کہ خبر متواز خبراحاد
کامجموعہ ہوتی ہے اور ہر واحد کی خبر ہے صرف طن کافائدہ ہوتا ہے اور طن کو طن کے ساتھ مضم کرنے سے بقین حاصل نہیں
ہوتا ہے، الہذا خبر متواز پر بیم لگانا کہ یہ یقین کی موجب ہے سیح نہیں ہے۔ دوسرے معارضے کی تقریر ہیہ کہ خبر متواز
سے علم یقینی حاصل نہیں ہوسکتا، اس لیے کہ خبر متواز خبر احاد کے مجموعے کانام ہے اور ہر واحد کی خبر میں کذب کا امکان پایا
جاتا ہے اور خبر واحد میں کذب کا امکان مجموعہ میں کذب کے امکان کا موجب ہے، البذا خبر متواز میں بھی کذب کا امکان ہوگا
اور جس خبر میں کذب کا امکان ہووہ یقین کی موجب نہیں ہوگا، البذا خبر متواز سے بھی یقین حاصل نہیں ہوگا، اس کو ہوں بھی
کہاجا سکتا ہے کہ خبر متواز خبر احاد کا مجموعہ ہے اور ہر واحد کی خبر یقین کی موجب نہیں ہوتی ہے تو ہر خبر واحد کا جو کل ہے، لینی
خبر متواز وہ یقین کی موجب کیے ہو سکتی ہے، مثلاً ہر انسان عالم نہیں ہوتے توکل انسان کیے عالم ہوں گے۔
خبر متواز وہ یقین کی موجب کیے ہو سکتی ہو سکتی ہو انسان عالم نہیں ہوتے توکل انسان کیے عالم ہوں گے۔

قلنا: ربما يكون مع الاجتماع: - العبارت سے شارح دونوں كا جواب پیش كرتے ہیں، فرماتے ہیں كہ تممارا قول "ضم الظن الى الظن لا يو جب اليقين" اور "جو از كذب كل واحد يو جب جو از كذب المجموع" تسلیم نہیں ہے اس لیے کہ بیداس پر مبنی ہے کہ مجموعہ جمیع احکام میں نفس احاد ہے ، حالاں کہ ایسانہیں ہے ، کیوں کہ بسااد قات مجموعے کے ساتھ ایسی قوت ہوتی ہے جواحاد کے ساتھ نہیں ہوتی جیسے کہ رسی ہے جسے بالوں سے بٹاجا تا ہے ، رسی میں ایسی قوت ہوتی ہے جس کا توڑنامشکل ہوتا ہے ، جبکہ رسی کے احاد میں ہربال کا توڑناآ سان ہوتا ہے۔

حاصل میہ ہے کہ معارض کا معارضہ کلِّ فردی پر محمول ہے جس میں ہر فرد پر حکم اس طرح ہوتا ہے کہ کسی فرد کے ساتھ دوسرافرد ملحوظ نہیں ہوتا۔ میہ وحدت کے منافی نہیں ہوتا، یہی وجہ ہے کہ اس میں قوت نہیں پائی جاتی اور مدعی کا دعویٰ کلِّ مجموعی پر محمول ہے، جس میں حکم ہر فرد پر اس طرح ہوتا ہے کہ اس کے ساتھ دوسرافر دبھی ملحوظ ہوتا ہے میہ وحدت کے منافی ہوتا ہے یہی وجہ ہے کہ اس میں قوت ہوتی ہے۔

\* فإن قيل: الضروريات لا يقع فيها التفاوت و الإختلاف، و نحن نجد العلم بكون الواحد نصف الاثنين أقوى من العلم بوجود أسكندر، والمتواتر قد أنكرت إفادته العلم جماعة من العقلاء، كالسّمنية والبراهمة. قلنا: هذا ممنوع، بل قد يتفاوت أنواع الضرورى بواسطة التفاوت في الالف والعادة والممارسة والأخطار بالبال وتصورات أطراف الأحكام، وقد يختلف فيه مكابرة وعناداً كالسو فسطائية في جميع الضروريات.

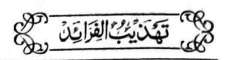
توجہ مہ: -تواگر اعتراض کیا جائے کہ ضروریات میں تفاوت اور اختلاف نہیں واقع ہوتا حالال کہ ہم ہے پاتے ہیں کہ
الو احد نصف الاثنین کاعلم (ایک دو کانصف ہے) اسکندر کے وجود کے علم سے زیادہ قوی ہے اور متواتر کے مفید علم ہونے کا
عقلا کی ایک جماعت نے انگار کیا ہے، جیسے سمنیہ اور براہمہ ہم کہیں گے کہ بینا قابلِ قبول ہے، بلکہ ضروری کی نوعوں میں تفاوت
توجہ، عادت، لگاؤ اور دلی تعلقات میں تفاوت کے اعتبار سے ہوتا ہے اور احکام کے اطراف کے تصورات میں تفاوت کی بنا پر ہوتا
ہے اور حکم ضروری میں کبھی اختلاف بلاوجہ منازعہ اور عناد کی بنا پر ہوتا ہے، جیسے سوفسطائیہ کاتمام ضروریات میں اختلاف۔

تشريــــ

فإن قیل: الضروریات لایقع: - اقبل میں جویہ تایاگیا ہے کہ خبر متواتر ہے علم ضروری حاصل ہوتا ہے، اس عبارت سے اس پرایک معارضہ قائم کیا جارہا ہے جس کا حاصل ہے ہے ہم سلیم نہیں کرتے کہ متواتر ہے علم ضروری حاصل ہوتا ہے، اس لیے کہ ضروریات میں وضوح اور خفا کے اعتبار ہے کوئی تفاوت نہیں ہوتا، مثلاً الماء بار د، النار حارہ، میں برودت ماء پراول کی اور حرارتِ نار پر ثانی کی دلالت میں وضوح اور خفا کے اعتبار سے کوئی اختلاف نہیں ہے۔ حالال کہ صورتِ مسکہ میں ایسانہیں ہے، اس لیے کہ المو احد نصف الاثنین کی دلالت نصفیت اثنین کے علم پر بہ اعتبار وجود اسکندر کے علم کے زیادہ واضح اور قوی ہے۔ البذایبال دونوں میں تفاوت پایا گیا، حالال کہ دونوں کا حکم ضروری ہے، یول ہی حکم ضروری کے اثبات و نفی میں بھی کوئی اختلاف نہیں ہوتا، حالال کہ پہال متواتر میں اختلاف موجود ہے۔ اس لیے کہ عقلاکی ایک جماعت سمنیہ اور براہمہ اس کے مفید اختلاف نہیں ہوتا، حالال کہ پہال متواتر میں اختلاف موجود ہے۔ اس لیے کہ عقلاکی ایک جماعت سمنیہ اور براہمہ اس کے مفید علم ہونے کے مشکر ہیں۔ لہذا ہم یہ اپنے کے لیے تیار نہیں ہیں کہ خبر متواتر سے معلم ضروری حاصل ہوتا ہے۔

قلنا: هذاممنوع: -اس عبارت سے اس معارضه کاردکررہ ہیں، فرماتے ہیں کددلیل کابیہ مقدمہ ہمیں تسلیم نہیں ہے کہ ضروری میں تفادت اور اختلاف نہیں پایاجاتا، بلکہ ہم ہیہ کہتے ہیں کہ ضروری میں وضوح و خفاکے اعتبار سے تفادت پایاجاتا ہے،





لین اس حیثیت نیس که تکم میں فی نفسہ کوئی خفاہوتا ہے، بلکہ اس لیے ہوتا ہے کہ قضایاضرور یہ سے الف وعادت، تعلقات المواحل میں تفاوت پایاجاتا ہے، بعض قضایا کے مانوسۃ الاستعال ہونے کی بنا پر ان کا اذعان نیادہ ہوتا ہے، جیسے المنار مشر قة کا اور الحد نصف الاثنین کا اور بعض قضایا ضرور یہ کے غیر مانوسۃ الاستعال ہونے کی بنا پر ان کا اذعان کم ہوتا ہے جیسے کہ وہ انوسۃ الاستعال اشایا احکام کے قبول کرنے میں سرعت کا مظاہرہ کرتی ہوانوسۃ الاستعال اشایا احکام کے قبول کرنے میں سرعت کا مظاہرہ کرتی ہوانوسۃ الاستعال میں سرعت نہیں کرتی ۔ لیکن الف وعادت اور توجہ عقل کے بعد تفاوت برقرار نہیں رہتا، ای طرح ضروری کے طرفین الاستعال میں سرعت نہیں کرتی ۔ لیکن الف وعادت اور توجہ عقل کے بعد تفاوت ہوجاتا ہے۔ جیسے المو احد نصف الاثنین اس (عکوم علیہ و به) کی بداہت اور نظریت کی بنا پر بھی ضروری میں تفاوت ہوجاتا ہے۔ جیسے المو احد نصف الاثنین اس تضیر ضروری کے طرفین نظری ہیں۔ اس لیے اول میں کم ، ثانی کے اعتبار سے افتار کے اعتبار سے اختلاف پایاجاتا ہے۔

السمنیۃ: ۔ بضم السین وقتح المیم ۔ سمنیہ متقد مین بت پر ستوں کی ایک قوم کا نام ہے جو اپنی نسبت ہندوستان کے اسمنیۃ: ۔ بضم السین وقتح المیم ۔ سمنیہ متقد مین بت پر ستوں کی ایک قوم کا نام ہے جو اپنی نسبت ہندوستان کے صوبہ گجرات میں پائے جانے والے ایک شہر سومنات کی طرف کرتے ہیں۔ اس مناسبت سے ان کو سمنیہ کہا جاتا ہے۔ سومنات ان کے نزدیک محترم شہر ہے۔

البواهمة:-ہندوستان کے روساے کفار کی ایک قوم ہے جن کے رئیس کوبر ہمن یابرہام کہاجا تاتھا۔نام کی مناسبت سے اس کے متبعین کوبراہمہ کہاجا تا ہے۔ یہ بھی کہاجا تا ہے کہ برہمن ایک بت کانام ہے، جس کی بیدلوگ بوجاکرتے تھے اس کی مناسبت سے ان کوبراہمہ کہاجا تاتھا۔

المكابرة: -طلبِعزوجاه اور برائى و قابليت كے ظاہر كرنے كے ليے بغير حق كے منازعه كرنا۔

النوع الثانى: خبر الرسول المؤيد أى الثابت رسالته بالمعجزة. والرسول إنسان بعثه الله تعالى الله الخلق لتبليغ الأحكام، وقد يشترط فيه الكتاب، بخلاف النبى فإنه أعم. والمعجزة أمز خارق للعَادَةِ فُصِدَبه إظهارُ صدقِ من ادَعى أنه رسول الله تعالى. فَرَسُ مِن الله عنه الله تعالى الله

تر جہہ: -اور خبر صادق کی دوسری قسم خبر رسول ہے، جئے قوت دی گئی ہولیعنی جس کی رسالت معجزے سے ثابت ہو۔ اور رسول وہ انسان ہے جسے اللہ نے تبلیغ احکام کے لیے مخلوق کی طرف مبعوث کیا ہو۔ بھی اس میں کتاب کی شرط بھی لگائی جاتی ہے بر خلاف نبی کے ۔ لہذا نبی عام ہے اور معجزہ ایسا امر ہے جوعادت کے خلاف ہو، جس سے اس کی سچائی کے اظہار کا ارادہ کیا گیا ہو، جس نے یہ دعوی کیا کہ وہ اللہ کارسول ہے۔

والرسول إنسان بعثه الله: - شارح نے اس عبارت سے رسول کی تعریف کی ہے اور نبی ورسول میں کیافرق ہے، اس کی وضاحت کی ہے، پھر مجزہ کامفہوم کیا ہے، اس کی تشریح کی ہے۔



فرماتے ہیں کہ رسول وہ انسان ہے جے اللہ تعالیٰ نے مخلوق کی طرف تبلیغ احکام کے لیے مبعوث کیا ہو۔ چوں کہ بعض علاحضرت مریم کی نبوت کے بھی قائل ہیں،اس لیے شارح نے رجل کے بجاے انسان کالفظ استعال کیا ہے،حالاں کہ یہ قول سیحے نہیں ہے، جیساکہ اللہ تعالی فرما تاہے:

"وَمَا آرْسَلْنَا مِن فَبْلِكَ إِلا رِجَالًا نُوْحِي إِلَيْهِمُ "(بوسف:١٠٩)

اور ہم نے تم سے پہلے جتنے رسول بھیجے سب مرد ہی تھے جنھیں ہم وحی کرتے۔ (کنزالا بمان) اور احکام سے احکامِ شرعیہ مراد ہیں، خواہ ان کا تعلق عمل سے ہویااعتقاد سے۔

وقدیشتر طفیہ الکتاب بخلاف النبی: -اس عبارت سے شارح نے یہ بتایا ہے کہ رسول کے لیے بھی کتاب کی بھی شرط لگائی جاتی ہے، برخلاف نبی کے کہ اس کے لیے کتاب کی شرط نہیں ہے۔

یہاں پہ جان لینا چاہیے کہ نی ورسول کے مابین کچھ فرق ہے یا کوئی فرق نہیں ہے، اس میں مختلف اقوال بائے جاتے ہیں۔ پہلا قول پہ ہے کہ نی اور رسول میں تساوی کی نسبت ہے، دونوں کا مصداق ایک ہے۔ یہ مصنف کا پسندیدہ مذہب ہے، کیکن اس پراس آیت سے اعتراض وار دہوتا ہے۔ "وَمَا اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ دَّسُوْلٍ وَّ لَا نَبِی "(الحجنان) اور ہم نے تم سے پہلے جتنے رسول یا نی بھیجے۔ (کنزالا یمان)

ہر اس میں رسول پر نبی کاعطف کیا گیا ہے اور عطف مغائرت پر دلالت کرتا ہے ، لہذا دونوں میں تسادی کی نسبت نہیں ہے۔ دوسراقول بیہ ہے کہ دونوں میں مبائنت ہے رسول وہ ہے جے نئی شریعت دے کر مبعوث کیا گیا ہواور نبی کے لیے نہیں ہے۔ دوسراقول بیہ ہے کہ دونوں میں مبائنت ہے رسول وہ ہے جے نئی شریعت دے کر مبعوث کیا گیا ہواور نبی کے لیے

شریعت جدیده کی شرط نہیں، اس پر اس آیت سے اعتراض وار دموتا ہے: "وَاذْکُرُ فِی الْکِتْبِ اِسْلِعِیْلَ اِنَّهٔ کَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَ کَانَ رَسُولًا نَّبِیتًا "(مریم:۵۴)

اور کتاب میں اساعیل کویاد کرو بے شک وہ وعدے کا سچاتھا اور رسول تھاغیب کی خبریں بتاتا۔ (کنزالا ممان)

اس آیت ہے واضح ہوتا ہے کہ حضرت اساعیل رسول اور نبی دونوں تھے، جب کہ متبائنین کا اجتماع محل واحد میں مکن نہیں ہے۔

تیسرا قول یہ ہے کہ رسول عام ہے اور نبی خاص ہے وصف ِرسالت ملائکہ اور انسان دونوں کے لیے ہے، جب کہ

نبوت صرف انسان کے ساتھ مختص ہے۔ چوتھا قول میہ ہے کہ بی عام ہے اور رسول خاص ہے ، یہی جمہور کا قول ہے۔ مرب میں میں محمد میں اللہ میں اللہ میں اللہ میں اللہ میں میں اللہ میں میں اللہ میں میں میں میں میں میں میں میں

پھراس میں بھی اختلاف ہے۔ بعض کا قول یہ ہے کہ رسول کا صاحبِ کتاب ہونا شرط ہے ، جب کہ نبی کے لیے یہ شرط نہیں ہے۔ اس پر رسول اور کتابوں کی تعداد میں عدم مطابقت کا اعتراض ہے۔ کتابیں صرف ایک سوچار نازل ہوئیں

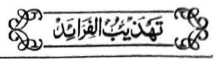
ہیں،جب کہ رسل تین سوتیرہ مبعوث کیے گئے،جس کاجواب بید دیاجا تاہے کہ بعض صحائف کا نزول مکرر ہواہے۔

چارمشہور کتابیں ہیں، قرآن، توریت، انجیل، زبور، باقی سوصحیفے ہیں حضرت آدم پر دس، حضرت شیث پر پیچاس، حضرت ادریس پر تیس جضرت ابراہیم پر دس۔

شارح کے کلام میں رسول کو من ارسلہ الله سبحانہ کے معنیٰ میں لیناضروری ہے، ورنہ لازم آئے گا کہ خبر صادق کا دوقتموں میں انحصار باطلِ ہوجائے اور خبر نی بھی اس کی ایک تیم ہوجائے۔

معجزہ: - دہ خلافِ عادت نعل ہے جے کئی پارسول کے دعوی نبوت کی تصدیق کے لیے ظاہر کیا جائے، جیسے مردہ کو





زندہ کرنا، انگل کے اشارے سے چاند کے دو لکڑے کر دینا۔ ایسی عجیب وغریب بات اگر ولی سے ظاہر ہوتو، اسے کرامت کہتے ہیں اور نڈر ، بدکاریا کافر سے ہوتواس کو استدراج کہتے ہیں۔ معجزہ کو دیکھ کرنبی کی سچائی کا یقین ہوتا ہے کہ جس کے ہاتھ پر قدرت کی ایسی نشانیاں ظاہر ہوں، جس کے مقابل سب لوگ عاجز و حیران ہوں، ضرور وہ خدا کا بھیجا ہوا ہے۔ کوئی جھوٹا نبوت کا دعویٰ کر کے معجزہ ہرگزنہیں دکھاسکتا۔ اللہ تعالی جھوٹے کو معجزہ ہرگزنہیں عطافرماتا۔

#### **ተ**

\* وهو أى خبر الرسول يوجب العلم الاستدلالي أى الحاصل بالاستدلال, أى النظر فى الدليل، وهو الذى يمكن التوصل بصحيح النظر فيه إلى العلم بمطلوب خبرى. وقيل: قول مؤلف من قضايا يستلزم لذاته قو لا آخر. فعلى الأول الدليل على وجود الصانع هو العالم، وعلى الثانى: قولنا: العالم حادث، وكل حادث فله صانع. وأما قولهم: الدليل هو الذى يلزم من العِلم به العِلم بشيء آخر، فبالثاني أو فق.

تو جسمہ: -اور (وقیقی خبررسول علم استدلالی موجب ہوتی ہے، یعنی وہ علم جواستدلال یعنی نظر فی الدلیل سے حاسل ہو اور دلیل وہ ہے جس میں نظر سے کے اسلام تک رسائی ممکن ہو ایک جو مطلوب خبری ہواور کہا گیا ہے کہ دلیل وہ قول ہے جو ایسے قضایا سے مرکب ہو جو لذاتہ دوسرے قول کو مسلزم ہواول کی بنیاد پر وجودِ صانع پر دلیل عالم ہے، اور ثانی کی بنیاد پر وجودِ صانع ہے، لیکن مناطقہ کا قول کہ دلیل وہ شی ہے جس کے علم سے پر دلیل ہمارا قول العالم حادث و کل حادث فلہ صانع ہے، لیکن مناطقہ کا قول کہ دلیل وہ شی ہے جس کے علم سے دوسری شے کاعلم لازم آئے۔ تو یہ تعریف دلیل کی دوسری تعریف کے زیادہ موافق ہے۔

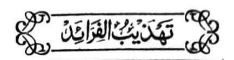
و هو أی خبر الوسول: - اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ خبر رسول علم کی موجب ہوتی ہے اور اس سے حاصل ہونے والاعلم استدلالی ہو تاہے، لینی ایساعلم جو مقدمات کی ترتیب اور دلیل میں نظرِ وفکرسے حاصل ہو۔

و ہو الذی یمکن التو صل: -اس عبارت سے شارح اصولیین کے نزدیک دلیل کی جو تعریف ہے وہ ذکر کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ دلیل اس شی کانام ہے جس میں شیچ طریقے سے غور وفکر سے ایسے علم تک رسائی ممکن ہو جوبہ شکل خبر ہو، جیسے کہ بیت ہے،اس میں غور وفکر کرنے سے ہمیں معلوم ہوجاتا ہے کہ ضرور گھر کا کوئی بنانے والا ہے۔

اس تعریف میں دوباتیں غور طلب ہیں، ایک ہے کہ تعریف میں یمکن کالفظ لایا گیا ہے، جومعنی امکان پر دلالت کرتا ہے، اس کی وجہ کیا ہے، مطلق تعریف کیوں نہیں کی گئی، ہید کیوں نہیں کہا گیا کہ دلیل وہ شی ہے جس سے علم مطلوب تک رسائی حاصل ہوجائے، اس کی وجہ ہے کہ نظر صحیح سے علم مطلوب کا حصول لازم اور ضروری نہیں ہے۔ تاہم عاوتِ الہیہ جاری ہے کہ وہ نظر صحیح کے بعد علم مطلوب ذہن میں پیدا کر دیتا ہے، لیکن دلیل سے علم حاصل ہی ہوجائے ضروری نہیں اور نہ حاصل ہو۔ یہ بھی ضروری نہیں، اس بنا پر تعریف میں امکان کالفظ لایا گیا ہے۔

دوسری چیزجوتعریف میں غورطلب ہے وہ بہ ہے کہ مطلق نظر کے بجائے نظر صحیح کالفظ استعال کیا گیا ہے،اس کی وجہ بہ کہ دلیل سے علم حاصل تو ہو تا ہے لیکن اس کے لیے ضروری بہ ہے کہ سیح طریقے سے نظر کی جائے یعنی ایسی نظر جو ایسال کی جملہ شرائط پر شمل ہو، جیسا کہ اشکالِ اربعہ کی بحث میں شرائط انتاج پر روشنی ڈالی گئ ہے، لہذا اگر نظر فاسد ہوگ،





الصال کی شرطوں کا پاس ولحاظ اور ان کی رعایت نہیں ہوگی تومطلوب حاصل نہیں ہوسکتا۔

وقیل:قول مؤلف من قضایا: - اس عبارت شے کلمین کے نزدیک دلیل کی جوتعریف ہے وہ ذکر کرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ دلیل وہ قول ہے جوالیے قضایا سے مرکب ہوجولذاتہ دوسرے قول کومتلزم ہو، جیسے العالم متغیر و کل متغیر حادث -

یہ ایک قول ہے جو دو قضیوں سے مرکب ہے، جب ان دونوں کو تسلیم کر لیاجائے گا توان سے قول آخر جو (العالم

حادث) ہے،اس کا حصول لازم ہوجائے گا۔

یہاں پر بھی یہی ہے کہ استرام قول آخر عندالفلاسفہ ضروری ہے، لیکن ہمارے نزدیک نتیج کا حصول عادی ہے، یعنی عادتِ الہید یہی ہے کہ وہ نظر صحیح کے بعد نتیجہ پیداکر تا ہے جصول لازم نہیں ہے، ہوبھی سکتا ہے، نہیں بھی ہوسکتا ہے۔ فعلی الأول: الدلیل: -اس عبارت سے شارح یہ بتانا چاہتے ہیں کہ پہلی تعریف کی بنیاد پر وجودِ صانع پر دلیل

صرف (عالم) ہے جوکہ مفرد ہے نہ کہ "العالم حادث و کل حادث فله صانع "جوکہ مرکب ہے۔

اس رو سے دلیل مفرّد ہوگی، لینی عالم میں اگر غور و فکر صحیح طریقے سے کیا جائے، یہ زمین، آسمان، جاند، سورج، سیارے وغیرہ وغیرہ جو ایک مقررہ نظام کے تحت اپنی روش پر گام زن ہیں، ان میں آپس میں نہ کوئی تصادم ہو تا ہے اور نہ ہی کوئی فساد۔ یہ تمام چیزیں اس بات کا پیتہ دے رہی ہیں کہ ان کا ضرور کوئی خالق اور صانع ہے اور ضرور ان کاکوئی چلانے والا ہے۔

وعلى الثانى: قولنا: - شارح فرماتے ہیں كه تعریف ثانی كى بنیاد پر وجودِ صانع پر دلیل "العالم حادث" و كل حادث فله صانع ہے۔ لہذااس روسے دلیل مرکب ہوگی، اس كی وجہ بیہے كه اس تعریف میں دلیل كو قول سے تعبیر كياگياہے اور قول مركب ہوتاہے، خواہ وہ ملفوظ ہويا معقول ۔

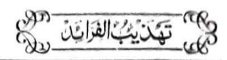
و أماقو لهم: الدليل: -اس عبارت سے عندالمناطقہ جودليل كى تعريف ہے وہ ذكر كرتے ہيں، فرماتے ہيں كه دليل كسى شے كاس طرح ہوناكہ اس كے علم سے دوسرى شئ كاعلم لازم ہوجائے، جيسے دھوپ ديكھ كرطلوع آفتاب كاعلم لازم ہوجا تاہے۔

# ተተ

المعجزة على يده تصديقاً لمعلم فللقطع بأن من أظهر الله تعالى المعجزة على يده تصديقاً له في دعوى الرسالة ، كان صادقاً فيما أتى به من الأحكام ، وإذا كان صادقاً يقع العلم بمضمونها قطعاً . وأما أنه استدلالي فلتوقفه على الاستدلال واستحضار أنه خبر من ثبت رسالته بالمعجز ات ، وكل خبر هذا شأنه فهو صادق و مضمونه و اقع .

تر جسمہ: -لیکن خبر رسول کاموجب علم ہونا توبیاس کے یقینی ہونے کی بنا پر ہے کہ وہ ہستی جس کے ہاتھ پراللہ تعالیٰ اس کے دعویٔ رسالت کی تصدیق کے لیے معجزہ ظاہر فرمائے، وہ اپنے لائے ہوئے جملہ احکام میں صادق ہوگا، اور جب وہ صادق





ہوگا توضمونِ احکام کاعلم بھی یقینا پایاجائے گا۔لیکن خبرر سول کا استدلالی ہونا توخبر کے اِس استدلال اور استحضار پر موقوف ہونے کی بنا پر ہے کہ یہ اُس ہستی کی خبر ہے جس کی رسالت معجزات ہے ثابت ہے اور ہروہ خبر جواس شان کی ہودہ صادق ہوگی اور اس کا مضمون داقع ہوگا۔

تشريـــــ

و اما کو ندمو جباللعلم: - ماقبل کی بحث سے دوباتیں معلوم ہو چکی ہیں۔ پہلی ہے کہ خبرر سول علم ویقین کی موجب ہے، شارح یہاں سے اس کی دلیل دیتے ہیں، فرماتے ہیں کہ ایسااس بنا پر ہے کہ رسول اس عظیم ہستی کا نام ہے جس کے دعوی رسالت کی تصدیق کے اللہ تعالی نے اس کے ہاتھ پر معجزہ ظاہر فرمایا ہے، ظہور معجزہ اس کی دلیل ہے کہ یقیناوہ سچا ہوگا، کیوں کہ کسی جھوٹے کے ہاتھ پر اللہ تعالی معجزہ ہر گزنہیں ظاہر فرمائے گا۔ توجب وہ سچا ہوگا تواس کے لائے ہوئے جملہ ادکام بھی سچے ہوں گے، کیوں کہ کسی کے سچا ہوئے کی مطلب ہی یہی ہے کہ اس کی باتیں اور اس کی خبریں بھی سچی ہوتی ہیں اور جب اس کے احکام سیچے ہوں گے توان کاعلم بھی قطعی ہوگا۔

و أما أنه استدلالی: - ما قبل سے دوسری بات بیمعلوم ہوئی کہ خبرِ رسول سے حاصل ہونے والاعلم استدلالی ہوتا ہے، یہاں سے اس کی وجہ بتارہے ہیں، فرماتے ہیں کہ اس سے حاصل ہونے والاعلم اس لیے استدلالی ہوتا ہے کہ بیہ ترتیبِ مقدمات پر موقوف ہوتا ہے، مثلاً " بیہ خبر اس کی ہے جس کی رسالت معجزات سے ثابت ہے۔ ""اور جو خبر اس شان کی ہووہ یقیناصادت ہوگی اور اس کا ضمون قطعی طور پر واقع ہوگا" "لہذا خبر رسول یقیناصادت اور اس کا ضمون یقیناواقع ہوگا۔ "

#### \*\*\*

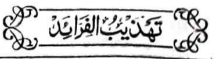
المشكك، فهو علم بمعنى الاعتقاد المطابق الجازم الثابت، والالكان جهلاً أو ظناً أو تقليداً.

تو جہمہ: -اور وہلم جو خبرِ رسول سے ثابت ہو وہ اس علم کے مشابہ ہوتا ہے جو بالضرورۃ ثابت ہو، جیسے محسوسات بریہیات اور متواترات کاعلم ہے، تیقن بعنی نقیض کا احمال نہ ہونے میں اور ثبات بعنی مشکک کی تشکیک سے زوال کے عدم احمال میں لہٰذاخبرر سول کاعلم اس اعتقاد کے معنیٰ میں ہوتا ہے، جومطابق، جازم، ثابت ہوور نہ تووہ جہل مرکب، یاظن یاتفلید ہوجائے گا۔

تشريــــــح

و العلم الثابت به أى بحبر الرسول: - اس عبارت سے شارح بير بتانا چاہتے ہيں كه خبرِ رسول سے ثابت ہونے والاعلم تيقن اور ثبات ميں اس علم كے مشابہ ہوتا ہے جو بالبداہت ثابت ہوجيدے محسوسات، بديہيات اور متواترات كے علوم ہيں، يعنی جيسے بيد علوم نقيض كا احمال نہيں ركھتے اور مشكك كى تشكيك سے زوال كو قبول نہيں كرتے، يوں ہى خبر رسول سے ثابت ہونے والاعلم بھى ہوتا ہے، لہذا بيلم اس اعتقاد كے معلى ميں ہوتا ہے جو واقعہ كے مطابق ہواور جازم بھى ہو، يعنی اس عبن جانب بخالف كاكوئى احمال نہ ہواور ثابت بھى ہو، يعنی مشكك كى تشكيك سے زوال كو قبول نه كرتا ہو، اس كى وجہ يہ ہے كہ اگر خبر رسول سے ثابت ہونے والاعلم اوصاف ثلاثہ (مطابق، جازم، ثابت) سے متصف نہيں ہوگاتو پھر وہ جہل ہے كہ اگر خبر رسول سے ثابت ہونے والاعلم اوصاف ثلاثہ (مطابق، جازم، ثابت) سے متصف نہيں ہوگاتو پھر وہ جہل





مرکب یاظن یا تقلید ہوجائے گا، تو پھر خبرر سول کاعلم تیقن اور ثبات میں علم ضروری کے مشابہ نہیں ہوپائے گا۔
یہاں پر سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ جب خبرِ رسول سے حاصل ہونے والاعلم استدلالی ہوتا ہے تو پھر اسے ضروریات کے مشابہ کیوں قرار دیا گیا؟ اس کی وجہ سے کہ یہ علوم نظر یہ میں سب سے قوی ہوتا ہے اس لیے کہ بیا اس ہستی گی خبر ہوتی ہے جس کی رسالت کی تصدیق واجب تعالی معجزات کے ذریعہ فرماتا ہے ، اس بنا پر قریب تھا کہ اسے ضروریات کے ساتھ لاحق قرار دیا جاتا۔ دو سراسوال سے پیدا ہوتا ہے کہ جب تیمن لیعنی عدم اختال نقیض میں ثابت بھی داخل ہے تو پھر معابعد ثبات کوکیوں ذکر کیا گیا، اس کی وجہ سے کہ مواضع تاکید میں تحرار ایک تحسن امر ہے اور ثبات کا ذکر اس لیے بھی ضروری ہے گہان اوصاف ثلاثہ کے ذریعہ ان قائلین پر رد کرنا ہے جو یہ کہتے ہیں کہ نبر رسول سے جوعلم ہوتا ہے وہ ظفی ہے۔
کہ ان اوصاف ثلاثہ کے ذریعہ ان قائلین پر رد کرنا ہے جو یہ کہتے ہیں کہ نبر رسول سے جوعلم ہوتا ہے وہ ظفی ہے۔

الكلام فيما علم أنه فإن قيل: هذا إنما يكون في المتواتر فقط فيرجع إلى القسم الأول. قلنا: الكلام فيما علم أنه خبر الرسول سمع من فيه أو تواتر عنه ذلك أو بغير ذلك إن أمكن وأما خبر الواحد فإنما لم يفد العلم لعروض الشبهة في كونه خبر الرسول.

توجده: -اگرکہاجائے کہ یہ توصرف خبر متواتر میں ہے توج (خبررسول) الرح اول (مُتواتر) کی طرف لوٹ جائے گ۔ ہم کہیں گے کہ کلام اس میں ہے جس کے بارے میں معلوم ہوجائے کہ یہ خبر رسول ہے، خواہ زبان رسالت ہے اس کوسنا گیاہویا آپ سے وہ متواترامنقول ہویااس کے علاوہ کسی اور ذریعے سے اگر ممکن ہو۔ لیکن خبر واحد توبیہ مفید علم نہیں ہوتی ہے۔ اس کے خبر رسول ہونے میں شہر کے پیش آنے کی وجہ سے۔

تشريـــــح

فإن قيل: هذاً: - يهال سے خبرِ رسول كاجو تكم بتايا گيا ہے اس پر اعتراضات و جوابات كا ايك سلسله شروع كيا گيا ہے، جے بيمجھ ہے ، جے بيمجھ ہے ، جے بيمجھ ليں۔ ہے، جے بيمجھ ليں۔ راويوں كي قلت وكثرت كے اعتبار سے حدیث كی چارتىميں ہیں:

(۱) غریب (۲) عزیز (۳) مشهور (۴) متواتر

غریب: وہ حدیث سیجے ہے جس کاراوی ہر دور میں یاسی ایک دور میں صرف ایک ہو۔

عزيز: وہ حدیث ہے جس کے راوی ہر طبقے میں دو ہول، یاکی طبقہ میں دوسے زائد بھی ہوتے ہول، مگر کسی طبقہ میں بھی دوسے کم نہ ہول۔

مشہور: دہ حدیث ہے جس کے رادی ہر دور میں دوسے زائد ہول، گر تواتر کی تعداد و شرائط سے کم ہول، اسے متعیض بھی کہتے ہیں۔

متواتر: اس کی تعریف ماقبل میں ذکر کی گئے۔

یہاں پر بیہ جان لیناضروری ہے کہ عندالاحناف غریب اور عزیز کوخبرِ داحد کہتے ہیں۔ عندالشوافع مشہور کو بھی خبر داحد سے شار کیا گیا ہے۔ ہمارے نزدیک مشہور پر خبرِ داحد کا اطلاق نہیں ہوتا۔



اب بیرجان لیناچاہیے کہ خبر متواتر کے علاوہ جتن بھی خبریں ہیں ان سے ظنی علم حاصل ہوتا ہے، اتن بحث سیجھنے کے بعداب فإن قبل سے جواعتراض پیش کیا گیاہے اسے سیجھنا چاہیے۔اعتراض بیہے کہ اگر خبرِ رسول سے حاصل ہونے والاعلم اعتقادِ جازم، مطابق ثابت کے معنیٰ میں ہوگا، تولازم آئے گاکہ خبرِ رسول متواتر کی تسیم نہ ہوکر متواتر کی قشم ہوجائے اس لیے کہ بیے تکم صرف خبر متواتر کا ہے اخبار متواترہ کے علاوہ جتنی بھی خبریں ہیں وہ اخبارِ آحاد میں داخل ہیں اور وہ ظن کا افادہ کرتی ہیں۔

شار حاس اعتراض کا جواب پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ہم نے جوبہ کہ خبرِ رسول سے علم بقینی حاصل ہوتا ہے ہے کہ مراس خبرِ رسول کا ہے جس کے بارے میں یہ قطعیت سے معلوم ہوجائے کہ یہ آپ ہی کی خبر ہے۔ اور یہ جبوت نفس الامرکے لحاظ سے خبر متواتر ہی میں مخصر نہیں ہے، کیوں کہ صحابۂ کرام خود زبان رسالت سے بالمشافہ سنتے تھے تو تھیں بغیر تواتر کے بقینی طور پر معلوم ہوجاتا تھا کہ یہ خبررسول ہے اور یہ بھی ممکن ہے کہ اللہ تعالی بعض افراد میں بغیر تواتر اور مشاہدے کے بیام پیدا کردے کہ یہ خبررسول ہے، مثلاً الہام سے محاور سیچ خواب کے ذریعہ اور پھر حضور ہڑا تھا گئے کے کلام میں جوبلاغت اور آپ کے اسلوب کلام کی جوبلندی ہوتی ہو، جیسے کہ بہت سارے محدثین جوبلندی ہوتی ہے، ہو، جیسے کہ بہت سارے محدثین ایس جواحادیث میں جواحادیث موضوعہ سے اپنے ذوتی کی بلندی کی وجہ سے تمیز کرتے تھے۔

و أما خبر الو احد: -اس عبارت سے ایک سوال مقدر جوجواب ندکور کی بنا پر پیدا ہور ہاہے ، اسے ختم کیا جار ہاہے - سوال

یہے کہ خبر واحد بھی خبر رسول ہوتی ہے توضر ورک ہے کہ وہ بھی علم یقینی کافائدہ دے۔ شارح جواب پیش کرتے ہوئے فرماتے ہیں

کہ خبر واحد سے علم یقینی حاصل نہ ہونے کی وجہ یہ ہے کہ اس کے خبر رسول ہونے میں شہرہ ہوتا ہے اور شبہداس لیے ہوجاتا ہے کہ

خبر واحد کے راوی کے ہر دور میں ایک یا کی دور میں ایک یا ہر دور میں دو ہونے کی بنا پر ان سے غفلت یا سہو بلکہ کذب کا بھی اندیشہ

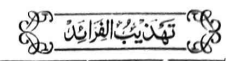
ہوتا ہے۔ اس بنا پر اس کے خبر رسول ہونے میں ہی شک ہوتا ہے ، جس کی بنا پر خبر واحد کا تھم یقینی نہیں ہوتا ہے۔

ہوتا ہے۔ اس بنا پر اس کے خبر رسول ہونے میں ہی شک ہوتا ہے ، جس کی بنا پر خبر واحد کا تھم یقینی نہیں ہوتا ہے۔

الله والمحاصل به ضرورياً على المتواتر أو مسموعاً من في رسول الله والمسلم العلم الحاصل به ضرورياً كما هو حكم سائر المتواتر التواتر الحسيات, لا استدلاليا. قُلنا: العلم الضرورى في المتواتر هو العلم بكونه خبر الرسول عليه السلام, لأن هذا المعنى هو الذي تواتر الأخبار به و في المسموع من في رسول الله والمنافق الموالة و المنافق المن

توجده: -تواگر کہاجائے کہ جب خبرِ رسول متواتراً منقول ہویازبانِ رسالت سے سی گئی ہواس سے حاصل ہونے والا علم ضروری ہوگا، جیساکہ تمام متواتر ات اور حسیات کاحال ہے، ہم کہیں گے کہ متواتر میں علم ضروری اس بات کاعلم ہے کہ وہ حضور علیہ السلاۃ والسلام کی خبرہے، اس لیے کہ اس کاعلم کہ بیہ خبرِ رسول ہے، یہی ان خبروں سے متواتر ہے۔اور جے زبان رسالت سے ساگیا ہو، اس میں علم ضروری الفاظ کا ادراک اور ان الفاظ کے کلام رسول ہونے کا ادراک ہے۔اور خبرِ رسول میں علم استدلالی اس کے مضمون کلام اور اس کے مدلول کے ثبوت واقعی کاعلم ہے، جیسے حضور ہڑا الحاق کی البینة علی المدعی و الیمین علی کے مضمون کلام اور اس کے مدلول کے ثبوت واقعی کاعلم ہے، جیسے حضور ہڑا تھائی گا قول "البینة علی المدعی و الیمین علی





من انکو "اس کے بارے میں خبر متوانز سے جانا گیا ہے کہ حضور پڑا ٹیا گیا گیا گیا گیا گیا گیا گیا گیا ہے اور بیے ضروری ہے ، پھراس سے معلوم ہواکہ مدعی پر ثبوت پیش کرناضروری ہے اور بیداستدلالی ہے۔

فإن قبل: فإذا كان متواتو أ: - يهال سے ايك اعتراض اور اس كا جواب پيش كيا جارہا ہے اور يہ اعتراض اى پر متفرع ہے جے ماقبل ميں بيان كيا گيا ہے ، يعنی خبر رسول جو موجل ہے ، يہ وہ خبر پسول ہے جس كے بارے ميں متواتراً يہ معلوم ہو جائے كہ يہ آپ ہى كی خبر ہے يا زبانِ رسالت سے سن كراس كا خبر رسول ہونا معلوم ہو تواب ہم يہ كہتے ہيں كہ جب خبر رسول حضور ہلائة يا ہے متواتراً منقول ہو يا آپ كی زبانِ اقد س سے سن كر معلوم ہو تواب اس سے به لازم آتا ہے كہ خبر رسول سے جوعلم حاصل ہو وہ بھى بغير استدلالى كے ضرورى ہوجائے جيسے كہ تمام اخبارِ متواترہ يا تمام اخبار مسموعہ كا حال ہے ، حالال كہ آپ يہ كہتے ہيں كہ اس سے حاصل ہونے والاعلم استدلالى ہے۔

قلنا: العلم الضرورى فى المتواتر: - شارح فرمائة ہیں کہ ہمارے اس کہنے کا مطلب تم نہیں سمجھ پائے کسی خبر کے خبر رسول ہونے کاعلم اور ہے اور اس خبر کا جو مضمون ہے اس کے حجے ہونے کاعلم اور ہے، جیسے زیدنے رویتِ ہلال کی خبر دی تو یہاں پر دوباتیں ہیں، ایک توبہ کہ رویتِ ہلال کی جو خبر دی گئی بے زید کی دی ہوئی خبر ہے کسی اور کی دی ہوئی خبر نہیں ہے، دوسری بے کہ اس خبر میں جو چاند کی رویت کا حکم لگایا گیا ہے بہ حکم سے جہ دونوں میں فرق واضح ہے کسی خبر کے خبر رسول ہونے کاعلم اور ہے ، ضروری ہونے کا حکم اول پر ہے اور اس خبر میں جو حکم لگایا گیا ہے اس کے سے جم ونے کاعلم اور ہے، ضروری ہونے کا حکم اول پر ہے اور استدلالی ہونے کا حکم ثانی پر ہے۔

لأن هذا المعنیٰ هو الذی: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ خبر رسول کے متواتر ہونے کا مطلب یہی ہے کہ اس سے بیہ معلوم ہوجا تا ہے کہ بیہ آپ کی دی ہوئی خبر ہے ، کی اور کی نہیں ، لیکن اس خبر کے مضمون اور اس کے شیخے ہونے کا علم توبیہ تواتر سے نہیں جانا جا تا اور صدق مضمون تواتر کے لوازم سے ہے بھی نہیں ، کیا تم دیکھتے نہیں ہو کہ مسیلمہ کذاب کا دعوی نبوت متواتراً منقول ہے۔ یہ خبر ضروری ہے کہ اس نے نبوت کا دعویٰ کیا تھا، لیکن اس دعویٰ نبوت کا جو صفمون اور حکم ہے کہ وہ نبی ہے یہ کاذب ہے ۔ یہ خبر نہیں ہے ، تواس کے عدم صحت کا علم استدلالی ہے ، لیکن سے خبر کہ اس نے ایسادعویٰ کیا تھا یہ ضروری ہے۔

یمی حال اس خبرِ رسول کابھی ہے، جسے زبانِ رسالت سے سناگیا ہوکہ ہمیں زبانِ رسالت سے سن کریہ معلوم ہورہا ہے کہ یہ آپ کی خبر ہے، آپ کی زبانِ مبارک سے صادر ہونے والے کلمات ہیں، کسی اور کے نہیں، لیکن یہ کہ اس خبر میں جو تھم ہے اس کی صداقت اور تیجے ہونے کاعلم ہمیں سن کر نہیں معلوم ہوتا ہے بلکہ اس کے لیے استدلال کی ضرورت ہے کیوں کہ ہم اپنے مخاطب سے اکثر کلامِ کاذب سنتے رہتے ہیں۔

مثلاً قوله علیه السلام: -اس عبارت سے شارح خررسول کے ضروری ہونے اور استدلالی ہونے کے مابین فرق کو واضح کرنا چاہتے ہیں، فرماتے ہیں کہ " البینة علی الملاعی والیمین علی من انکر " یہ حضور ﷺ کا ایک قول ہے جس کے بارے میں ہمیں تواز سے یہ معلوم ہواہے کہ یہ حدیث رسول کا ایک اقتباس ہے اور یہ کہ یہ آپ ہی کی خبر ہے جو کہ ضروری ہے اور یہ کہ یہ ترسول کا کہ ایک اقتباس کے خبر رسول ہونے سے یہ معلوم ہواکہ مدی کو شوت دینا ہے اور منکر پرفتم ہے، اس کاعلم استدلالی ہے، مثلاً یوں کہا جائے کہ اور منکر پرفتم ہے، اس کاعلم استدلالی ہے، مثلاً یوں کہا جائے



گاکہ پیہ خبررسول ہےاور ہروہ خبر جو خبرِرسول ہوتواس کا تکم حق ہے، لہذااس خبر میں جو تکم ہے وہ صادق اور حق ہے۔ واضح ہو کہ بیہ حدیث متوانز نہیں ہے، بلکہ بیہ خبرمشہور ہے، لہذااسے تنظیر تو کہا جاسکتا ہے مثال نہیں۔ مثال ممثل لیہ کا فرو ہوتی ہے جنگلیرنہیں ہوتی۔

یہ صدیث اسلامی قوانین میں ہے ایک عظیم قانون کا در جہ رکھتی ہے۔عدالتوں میں بہت سارے مقدمات اسی قانونِ اسلامی پر فیصل کیے جاتے ہیں۔

## **ተ**

الملك أو خبر أهل الإجماع أو الخبر المقرون بما يرفع احتمال الكذب كالخبر بقدوم زيد عند تسارع الملك أو خبر أهل الإجماع أو الخبر المقرون بما يرفع احتمال الكذب كالخبر بقدوم زيد عند تسارع قومه إلى داره. قلنا: المراد بالخبر خبر يكون سببا للعلم لعامة الخلق بمجرد كونه خبراً مع قطع النظر عن القرائن المفيدة لليقين بدلالة العقل، فخبر الله تعالى أو خبر الملك إنما يكون مفيداً للعلم بالنسبة إلى عامة الخلق إذا وصل إليهم من جهة الرسول عليه السلام، فحكمه حكم الرسول وخبر أهل الإجماع في حكم المتواتر. وقد يجاب: بأنه لا يفيد بمجرده، بل بالنظر إلى الأدلة الدالة على كون الإجماع حجة. قلنا: وكذلك خبر الرسول عليه السلام، ولهذا جعل استدلالياً.

توجسه: -اگرکہاجائے کہ خبرِ صادق جو مفیرِ علم ہوتی ہے ، دوہی قسموں میں مخصر نہیں ہے ، بلکہ بھی اللہ تعالیٰ کی یا فرشتہ یا اہلِ اجماع کی خبر ہے بھی علم کا فائدہ ہوتا ہے ، اسی طرح بھی اس خبر ہے بھی علم کا فائدہ ہوتا ہے جوا سے قرینوں پر مشتمل ہوجو کذب کا احتمال دور کر دیتے ہوں ، جیسے کہ زید کے آنے کی خبر قوم کے اس کے گھر کی طرف دوڑ پرٹنے کے وقت۔ ہم کہیں گے کہ خبر ہے مراد وہ خبر ہے جو محض خبر ہونے کی جہت سے عام مخلوق کے لیے سبب علم بن ، قطع نظر الله تعالیٰ یا فرشتے کی خبر عام مخلوق کے لیے سبب علم اس وقت قرائن کے جو دلالت عقل سے یقین کا فائدہ دیتے ہوں۔ لہذا اللہ تعالیٰ یا فرشتے کی خبر عام مخلوق کے لیے سبب علم اس وقت ہوتی ہوتی ہے جب وہ لوگوں تک حضور بڑال تعالیٰ گئے کے وسلے سے چہنچ توان کا حکم خبر رسول کا حکم ہے اور اہلِ اجماع کی خبر متواتر کے حکم میں ہے ، بھی یوں جواب دیاجا تا ہے کہ اجماع محض اجماع ہونے سے مفیر کم نہیں ہوتا ، بلکہ ان دلیلوں کے لحاظ سے ہوتا ہوتا ہے جواجماع کے جمت ہونے پر دال ہوتی ہیں۔

ہم کہیں گے کہ خبرِ رسول عِنْالِلَهُ بھی ایسے ہی ہے اس کیے تواسے استدلالی قرار دیا گیا ہے۔

فإن قبل: المخبر الصادق: -اس عبارت سے بھی ایک اعتراض پیش کرکے شارح اس کا جواب دیتے ہیں۔ اعتراض میہ کہ وہ خبر صادق جو مفید علم ہے وہ دوہ ہی قسموں میں منحصر نہیں ہے ، بلکہ اس کی اور تسمیں بھی پائی جاتی ہیں ، جیسے اللہ تعالیٰ کی خبر ہے یافر شتے اور اجماع امت کی خبر ہے ۔ کوہ طور پر اللہ تعالیٰ نے حضرت موکی اُللیَّلاً سے ہم کلام ہوکر اور شبِ معراج میں حضور ہمائی اُللیُ کو شرفِ باریائی عطافر ماکر ایسی خبروں سے سرفراز فرمایاجن سے علم یقینی حاصل ہوا۔ اس طرح بحجہ دینِ امت کا کسی ایسے کم بداتھاتی جو قرآن و حدیث سے ثابت ہو، اس علم و خبر سے بھی لوگوں کو علم قطعی کا حصول ہوتا ہے۔ اس طرح ایسی خبریں جوابے بداتھاتی جو قرآن و حدیث سے ثابت ہو، اس علم و خبر سے بھی لوگوں کو علم قطعی کا حصول ہوتا ہے۔ اس طرح ایسی خبریں جوابے



قرینے اور شواہد بڑتمل ہوں جن سے احتمال کذبختم ہوجائے تووہ بھی علم کاسب بن جاتی ہیں، مثلاً زید کے مفقو دالخبر ہونے کے بعد جب پاس پڑوس کے لوگ ایک عرصے کے بعد زید کے گھر کی طرف دوڑ ہے جارہے ہوں توبیاس پر دلالت کرتاہے کہ زید گھر آگیا ہے۔ لہٰذاخبر صادق جومفید علم ہواس کافقط خبر متواتر اور خبر رسول میں انحصار صحیح نہیں ہے۔

'' 'بعض شارصین نے قَدومِ زید پر مسارعتِ قوم کے قرینے کوغیر واضح قرار دیاہے اور بیہ کہاہے کہ اس سے زید کے آنے کا یقین نہیں ہو تابلکہ اس سے واضح مثال ہیہے کہ جب زید کے گھر لوگوں کی بھیڑ بھاڑ ہونے لگے اس کے اہلِ خانہ جیخ چلا رہے ہوں، کفن دفن کا انتظام ہور ہاہو توبیہ زید کی موت کی خبر پر قرینہ ضرور ہے۔

قلنا:الموادبالحبر: -شارح اس عبارت سے سے جواب پیش کرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ خبرِ صادق کے مفیدِ علم ہونے کا مطلب بیہ کہ وہ کہ وہ کہ وہ کہ وہ کہ مطلب بیہ کہ وہ محض خبر ہونے کی حیثیت سے تمام مخلوق کے لیے بغیر کسی واسطے اور ذریعے کے سبب علم ہو، قطع نظران قرائن کے جوعلم ویقین کافائکہ دیتے ہوں۔ لہذاہم بیسلیم کرتے ہیں کہ خبرباری تعالی اور خبر فرشتہ سے علم ہوتا ہے۔ لیکن ان دونوں سے صرف انبیاور سل کو سیلے اور ذریعے سے عام لوگوں کے لیے بھی بیس سبب علم ہوتی ہیں، لہذا بید دونوں خبریں خبرر سول کے درجے میں ہوں گی اور اجماع کی خبر مجازاً خبر متواترے تھم میں داخل ہے۔

وقد یجاب باند: -اس عبارت سے شارح خبر اہلِ اجماع کے تعلق سے ایک دوسراجواب پیش کر رہے ہیں۔ خلاصہ جواب بیش کر رہے ہیں۔ خلاصہ جواب بیہ کہ خبر اہلِ اجماع مقسم میں داخل ہی نہیں ہے، کیوں کہ قسم یعنی خبر صادق سے مرادوہ خبر ہے جو محض خبر ہونے کی جہت سے مفید علم ہو، قطع نظر استدلال کے اور خبر اہلِ اجماع استدلال کی جہت سے مفید علم ہوتی ہے، لہذا خبر صادق کے خبر متواتر اور خبر رسول میں انحصار پرکوئی فرق نہیں آئے گا، کیوں کہ حصر اس وقت متخلل ہوتا ہے جب تھم نفس الا مرمیں کسی کو شامل ہوا ورقسمیں اسے نہ شامل ہوں۔

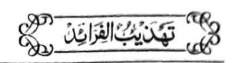
قلنا: و كذالك خبر الوسول: -اس عبارت سے اس جواب كاردكيا جارہا ہے۔ شارح فرماتے ہيں كه اگراجماع جہتِ استدلال كى بنا پر مقسم يعنى خبرِ صادق سے خارج ہے توہم كہتے ہيں كه بيہ وجہ تو خبرِ رسول ميں بھى ہے كه وہ محض خبر ہونے كى حيثيت سے مفيدِ علم نہيں ہوتى بلكه اس ميں بھى بيہ استدلال ضرورى ہے كه بيه صاحبِ مجزوى خبر ہے اور ہروہ خبر جس كى بير شان ہووہ مفيدِ علم ہے ، للمذاخبر رسول مفيدِ علم ہے۔ اسى ليے تو مصنف نے كہا ہے كه خبر رسول علم استدلالى كافاكدہ دیت ہے تواگر تمھارا جواب سے مان الم جائے تولازم آئے گاكہ خبر رسول بھى مقسم يعنى خبر صادق سے خارج ہوجائے اور بيہ بالا جماع باطل ہے۔

شارح نے جواب پر جورد قائم کیا ہے اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ انھوں نے جواب سے بیٹ بھھا ہے کہ مجیب کا مقصد اجماع کو خمر اجماع کو خمر اسے خارج کرنا ہے ، حالال کہ مجیب کا مقصد اخراج نہیں ہے ، بلکہ مجیب کی غرض اس جواب سے اجماع کو خبر رسول میں داخل کرنا ہے اس لیے کہ اجماع کے جمت ہونے کاعلم قرآن و حدیث سے ہے اور جب ایسا ہے توبیہ بھی خبر رسول میں داخل ہوگا۔ مجیب نے بالنظر إلی الادلة کہ کرائ طرف اشارہ کیا ہے۔ ھذا الجواب فی غایة الجودة و أحسن من جواب الشارح بمراتب. كذا في النبر الس.

ተ ተ ተ ተ ተ ተ

العقل وهو قوة للنفس بها تستعد للعلوم والإدراكات, وهو المعنى بقولهم: غريزة يتبعها العلم





بالضروريات عندسلامة الآلات. وقيل: جوهر تدرك به الغائبات بالوسائط و انمحسو سات بالمشاهدة.

ترجهد: التيكي عقل توريفس كى اس قوت كانام ہے جس سے نفس علوم وادراكات كے قابل موتاہے، يهى مطلب ہے ان کی اس تعریف کا کہ عقل وہ فطری اور طبعی قوت ہے جس کو ضروریات کاعلم آلات کی سلامتی کے وقت مسلزم ہو تا ہے اور کہا گیا ہے کہ عقل وہ جوہرہے جس کے ذریعہ غائب اشیا کا ادراک وسائط سے اورمحسوسات کامشاہدے سے کیاجائے۔

تشریب تشریب کے المحلی میں آتا ہے۔ بیراہل عرب کے قول عقلت البعیر سے ماخوذہ، جب كوئى اونث كو بكر ليتائ توكهتا ب "عقلت البعير" چول كه عقل بهى اشيا كاادراك كرك انهيں ابني گرفت ميں لے ليتي ہاں مناسبت سے اسے عقل کہاجا تاہے ، پھراس معنیٰ سے عقل کو دیگر معانی کی طرف نقل کیا گیاہے۔ یہاں پر عقل سے وہ ادراک مرادہ جس سے انسان بہائم سے متاز ہوتا ہے۔

و اما العقل و هو قو ة للنفس: - اس عبارت سے شارح نے عقل کی تعریف کی ہے ۔ ہم پہلے عقل کی تعریف میں جو تشریح طلب کلمات آئے ہیں،ان کی تشریح کررہے ہیں تاکہ عقل کامفہوم اچھی طرح ذہن نثین ہوسکے۔

قوت: کسی ٹئ میں اثر کرنے یا اثر قبول کرنے کی جو کیفیت ہوتی ہے اسے قوت کہتے ہیں، پہلے کو تاثیر اور دوسرے کو تا ٹر کہتے ہیں، تا ٹیر فعلی ہے اور تا ٹرانفعالی ہے۔ یہاں پر قوت اثر قبول کرنے کے معنیٰ میں مستعمل ہے۔

**فس:** نفس سے نفس ناطقہ مراد ہے ، جسے عرفِ شرع میں روح کہاجا تا ہے ، روح کی ماہیت اور حقیقت میں اختلاف ہے، اہل شرع کا موقف ہیہ ہے کہ روح کی حقیقت کاعلم صرف ذات حق تعالیٰ کو ہے چکما صوفیہ اور امام غزالی کا موقف میہ ہے کہ روح ایک جوہر مجرد ہے ، جوبدن میں حال تونہیں ہوتا، تاہم بدن سے اس کا تعلق لگا تار بنار ہتا ہے ، جس سے بدن نشوو نما پاتا ہے۔ نظام معتزلی کا موقف میہ ہے کہ روح ایک جسم لطیف ہے جوبدن میں سرایت کیے ہوئے ہے، جمہور اہلِ شرع نے اس موقف کوسراہاہے اور یہی متاخرین اشاعرہ کامعتمد بھی ہے۔

تستعد للعلوم و الإدر اكات: - استعداد: لغوى معنى لياقت اور قابليت ب اور اصطلاح مين الرقبول كرف كانام استعدادے۔

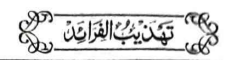
استعداد کے مختلف در جات و مراتب ہیں جن میں بعض قریب اور بعض بعیداور بعض متوسط ہیں۔ ہم آگے اس کی تشریح کریں گے۔

علوم وادرا كات: علوم وادرا كات سے مطلق علوم مراد ہيں جوحق تعالى كى جانب سے عطا كيے گئے ہيں۔ يہ بھى كہا گيا ہے کہ حوال کے ادراکات مراد ہیں جو بہائم کو بھی حاصل ہیں اور حققین کے نزدیک علوم سے یقینی علوم مراد ہیں اور ادراکات ہے وہ علوم مراد ہیں جو یقینی اور ظنی دو نوں کو شامل ہیں۔

غریزہ:غریزی وہ طبعی اور فطری صفت ہے جوموصونی میں اول فطرت سے ہی پائی جاتی ہے۔ اب ہم عقل کی تشریح و توضیح اور اس کے مختلف در جات کی وضاحت کرتے ہیں۔

ع**قلُ:**نَفْسِ ناطقہ کی اس قوت کا نام ہے جس کے فس علوم وادرا کات کے قابل ہو تاہے، اسے قوتِ نظریہ اور قوتِ





عاقله بھی کہتے ہیں۔

واضح ہو کہ یہ قوت نفس کو مبد اُ فطرت ہے ہی حاصل ہے ، جو اس کی طبیعت و فطرت میں اول دن ہے ہی پائی جاتی ہے لیکن اس قوت کوعلم کا بالفعل حصول بدن اور حواس کے در جۂ کمال پر پہنچنے کے بعد ہی ہو تاہے۔

نشوونما کے لحافظ سے قل درجہ ہے، جس کی تفصیل ہے ہے کہ ابتداء نفس کو صرف اپنی ذات و صفات کاعلم ہوتا ہے، کسی دوسری چیز کاعلم اسے حاصل نہیں ہوتا۔ قوتِ عاقلہ کے اس درجہ کو قل ہیولانی کہتے ہیں۔ یہ قوت بچوں میں پائی جاتی ہے، نفس کو دوسری چیز کاعلم اسے حاصل نہیں ہوتا۔ قوتِ عاقلہ کے اس درجہ کو قتل ہیولانی کہتے ہیں۔ یہ قوت بچوں میں پائی جاتی ہے، دوسری چیز کاعلم ہوتا رہتا ہے، یہاں تک کہ نفس کو بدیہیات سے نظریات حاصل کرنے کی پوری صلاحیت ہوجاتی ہے، قوتِ عاقلہ کے اس درجہ کو عقل بالملکہ کہتے ہیں، پھر نفس کو نظریات کے علوم حاصل ہوتے ہیں، لیکن ہروقت اس کے پیشِ نظر نظریات کے علوم نظریات کے علوم میں درجہ کو عقل بالفعل کہتے ہیں۔ پھر نظریات کے علوم اس درجہ کو عقل بالفعل کہتے ہیں۔ پھر نظریات کے علوم اس کے پیشِ نظر رہنے لگتے ہیں، قوتِ عاقلہ کے اس درجہ کو عقل بالفعل کہتے ہیں اور یہ کمالِ علم کا درجہ ہو سے بعض حضرات کاموقف یہ ہے کہ یہ قوت دنیا میں کہی حاصل نہیں ہوتی ہے، لیکن صحیح یہ ہے کہ عہ قوت دنیا میں کہی حاصل نہیں ہوتی ہے، لیکن صحیح یہ ہے کہ عمل کے اس درجہ پر انبیااور سل اور ان کے کامل متبعین فائز رہتے ہیں۔

و ہو المعنی بقولھم: غویز ۃ:-اس عبارت سے شارح عقل کی ایک اور تعریف ذکر کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس تعریف کا ماحصل وہی ہے جو ہم نے ابھی عقل کی تعریف میں بیان کیا ہے۔ فرماتے ہیں کہ عقل وہ فطری اور طبعی قوت ہے جس کو حواس وغیرہ کی صحت وسلامتی کے وقت بدیہیات کاعلم مسلزم ہوتا ہے۔

حواس سے حواس ظاہرہ اور باطنہ دونوں مراد ہیں۔ آدمی کے حواس اگر شیخی اور بروئے کار ہیں توجس قوت سے بدیہیات کاعلم نفس کو ہو تاہے اس کوعقل کہتے ہیں اور اگر حواس کام نہیں کررہے ہیں، تو پھر عقل علم حاصل نہیں کر سکتی، جیسے سونے والے کوعقل کے باوجود علم نہیں ہو تااور بچے اس قوت سے خالی تو نہیں ہوتے، لیکن ضعف حواس کی بنا پر اضیں بھی علم نہیں ہویا تا۔ عقل کی یہ تعریف حارث بن اسد محاسی کی طرف منسوب ہے اور امام رازی کی بھی یہی پسندیدہ تعریف ہے۔

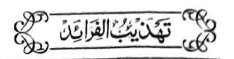
وقیل: جو هر تدر ك به الغائبات: -اس عبارت سے شارئ على كا ايك اور تعربف ذكركرتے ہيں، لیكن چول كه اس ميں غير مشہور اصطلاحات لائى گئ ہيں، اس ليے اسے قبل سے بيان كيا ہے، فرماتے ہيں كہ عقل وہ جو ہر ہے جس سے حواس سے غائب امور كا دراك دلائل سے اور حواس كے پاس موجود امور كا ادراك مشاہدے سے ہو، به لفظ ديگر جس قوت سے نظريات كاعلم دلائل كے ذريعہ اور بربہيات كاعلم مشاہدے سے ہواسے عقل كہتے ہيں۔

واضح ہو کہ عقل کااطلاق کثیر معنول پر ہو تاہے ، جو ایک دوسرے کے مخالف بھی ہیں اور قریب بھی ہیں۔ ہم انھیں طوالت کے خوف سے ذکر نہیں کررہے ہیں۔

## $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$

انظريات وبعض الفلاسفة في الإلهيات, بناء على كثرة الاختلاف وتناقض الآراء. والجواب: أن ذلك لفساد النظر, فلا ينافي كون





النظر الصحيح من العقل مفيداً للعلم، على أن ماذكر تم استدلال بنظر العقل، ففيه إثبات ما نفيتم، فيتناقض. فإن زعموا أنهمعار ضة للفاسد بالفاسد. قلنا: إما أن يفيد شيئاً فلا يكون فاسداً ، أو لا يفيد فلا يكون معارضة.

تو جسمہ: - کیکوعقل اویکم کا سب ہے، اس کے سب علم ہونے کی صراحت اس لیے گی گئی ہے کہ اس کے سبب علم ہونے میں سمنیہ اور ملاحدہ کا سارے نظریات میں اختلاف ہے، کثرتِ علم ہونے میں سمنیہ اور ملاحدہ کا سارے نظریات میں اختلاف ہے، کثرتِ اختلاف اور تناقض رائے کی بنا پر آور جواب ہے کہ یہ فساد نظر کی بنا پر ہے جوعقل کی نظر صحیح کے مفید علم ہونے کے منافی نہیں ہے۔ علاوہ ازیں جو تم نے ذکر کیا ہے، یہ نظرِ عقل سے ہی استدلال ہے، تواس میں جس کی تونے نفی کی ہے، اس کا اثبات ہے تو تم اراد عویٰ متناقض ہے۔ اگروہ یہ گمان کریں کہ یہ معارضہ فاسد بالفاسد ہے، ہم کہیں گے کہ اگریہ کسی تی کا فائدہ دے گاتو معارضہ ہی نہیں رہے گا۔
توفاسد نہیں ہوگا، یافائدہ نہیں دے گاتو معارضہ ہی نہیں رہے گا۔

و أما العقل فهو سبب للعلم: -اس عبارت سے شارح بیہ بتار ہے ہیں کہ حواسِ سلیمہ اور خبرِ صادق کی طرح سے عقل بھی علم کا ایک سبب ہے۔

صوح بذالك لما فيه: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہيں كہ باد جوداس كے كہ ماقبل سے صراحتًا معلوم ہو دچاہے كہ عقل بھی علم كاليك سبب ہے ، پھر بھی مصنف فھو سبب للعلم سے بيصراحت كررہے ہيں كہ عقل سبب علم ہے ، آخراس كی وجہ كياہے ، فرماتے ہيں كہ باد جوداس كے كہ عقل كاسب علم ہوناليك متفق عليه مسئلہ ہے ، ليكن اس ميں سمنيه اور ملاحدہ كا اختلاف ہے ، ان كاموقف بيہ ہے كہ عقل علوم نظريه ميں سبب علم نہيں ہے ، جب كہ بعض فلاسفه كا اختلاف النہيات ميں ہے ، سمنيه كہتے ہيں كہ علم كاصر ف ايك سبب ہے اور وہ حواس ہے علاوہ كوئى بھی سبب علم نہيں ہے اور وہ ذات حضرت امام مہدى كى ہے جو ايك راستہ ہے اور وہ ذات حضرت امام مہدى كى ہے جو ايك راستہ ہے اور وہ ذات حضرت امام مہدى كى ہے جو ايك راستہ ہے اور وہ ذون ميں توسب علم ہيں ہو سبب علم نہيں اور بیان النہيات کے مسائل میں عقل سبب علم نہيں ، جب كہ بعض فلاسفه كاموقف بيہ كہ عقل و يگر علوم و فنون ميں توسب علم نہيں ہو سكتی سبب علم نہيں ہو سبتی اللہ بات کے مسائل میں عقل سبب علم نہيں ہے ، عقل سے ذات واجب تعالی اور اس كی صفات كی طرف رسائی نہيں ہو سكتی ہيں النہاری عقل و فنہ كی بہنچ سے باہر ہیں۔

بناء على كثرة الاختلاف: -اس عبارت سے شارح فلاسفه، ملاحدہ اور سمنیہ کے استدلال پرروشنی ڈال رہے ہیں۔ یہ لوگ عقل کے سبب علم نہ ہونے پراستدلال اس طرح کرتے ہیں کہ اگر عقل سبب علم ہوتی تو عقلا میں باہم اختلافات اور ان کی رایوں میں تنافض نہ پایاجا تا حالال کہ ان میں اختلاف اور تنافض تحقق ہے کیوں کہ ایک عاقل نظر وفکر کے بعدیہ نتیجہ قائم کرتا ہے کہ عالم قدیم ہے ،اس لیے کہ وہ مؤثر سے بے نیاز ہے اور جو مؤثر سے بے نیاز ہووہ قدیم ہے۔ لہذا عالم قدیم ہے جب کہ دوسراعاقل نظر وفکر کے بعد حدوث عالم کا تھم لگا تا ہے اور کہتا ہے کہ "العالم متغیر "کل متغیر حادث" قالعالم حادث" لہذا معلوم ہواکہ عقل سبب علم نہیں ہے۔

والجواب: أن ذالك لفساد النظر: -شارح اس عبارت سے ان كے استدلال كور دكرتے ہيں كہ يہ ہميت ليم نہيں ہوتا، بلكہ ہم يہ كہتے ہيں كہ عقلاكے مابين اختلاف اور تناقض پائے جانے ہے كہ عقل اگر سبب علم ہوتی توان ميں اختلاف نہيں ہوتا، بلكہ ہم يہ كہتے ہيں كہ عقلاكے مابين اختلاف اور تناقض پائے جانے

کی وجہ فسادِ نظرہے اور صحت نتیجہ کی شرائط اور اصول و قوانین کی عدم رعایت ہے ، اور پیظرِ سیح اور قل صائب کے مفیرِ کم ہونے کے منافی نہیں ہے۔

علیٰ ان ماذکر تم: -اس عبارت سے شارح نے ان کے استدلال کا ایک الزامی جواب پیش کیا ہے، فرماتے ہیں کہ تم نے جوابے اس دعویٰ پر کہ عقل مفید علم نہیں ہوتی اس طرح استدلال کیا ہے کہ "لو کان النظر مفیداً للعلم لما وقع کثرة الاحتلاف فیھا بین العقلاء" یہ استدلال بھی تو نظرِ عقل سے ہے، جس سے تبھیں یہ معلوم ہواکہ عقل مفیدِ علم نہیں ہے تو عقل کے مفیدِ علم نہ ہونے کاعلم بھی اسی طرح ایک علم ہے جیسے کہ عقل کے مفیدِ علم ہونے کاعلم ایک علم ہے اور یہ علم کہ عقل مفیدِ علم نہیں ہونے کاعلم ایک علم ہے اور یہ علم کہ عقل مفیدِ علم نہیں ہے تبھیں نظر عقل سے ہی معلوم ہوا ہے، لہذا تمھارے دعویٰ ودیل مین خود ہی تناقض پایاجارہا ہے۔

فإن ذعمو اانه معاد ضة: -اس عبارت سے شارح فلاسفہ کی جانب سے جمہور کے جواب پر رد قائم کرتے ہیں جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ ہم نے جو بید کہا ہے "کٹرتِ اختلاف اور تناقضِ آراد لیل ہے کہ عقل مفید علم نہیں ہوتی ہے "بیہ فاسد ہے اور تماراجو بیہ قول ہے کہ "عقل مفید کم ہوتی ہے " بیہ بھی فاسد ہے۔ توہم نے اپنے فاسد قول سے تمھارے فاسد قول پر معارضہ قائم کرنا ہے۔ قائم کیا ہے تو یہ فاسد کے لیے فاسد سے معارضہ قائم کرنا ہے۔

خلاصہ بیہے کہ سمنیہ اور ان کے ہم خیال کہتے ہیں کہ ہم یہ دعویٰ نہیں کرتے ہیں کہ ہم نے جو ذکر کیاہے یہ استدلال اور نظرہے ، بلکہ تمھارے فاسد قول کوہم نے اپنے فاسد قول سے باطل کر دیاہے۔

قلنا: اما ان یفید شینا: - اس عبارت ہے شارح ان کے قول معارضہ للفاسد بالفاسد پر رد قائم کر رہے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ تمھارایہ قول ہمارے مذہب کے بطلان کا کچھ فائدہ دے گایا نہیں۔اگر فائدہ دے گا تو تمھارا قول فاسد نہیں ہوگا اور اگر ہمارے موقف کے بطلان کا کچھ فائدہ نہیں دے گا تو تمھارا قول ہی لغو ہوجائے گا، معارضہ معارضہ ہوگا ہی نہیں کیوں کہ معارضہ مدعی کے دعوے کے بطلان کا ہی نام ہے۔

سمنیہ: بیہ ہندوستان کے مشرکین کی ایک جماعت کا نام ہے ماقبل میں اس کی تشریح کی گئی ہے۔

ملاحدہ: بنیادی طور پریہ شیعوں کی ایک شاخ اساعیلیہ کے نگلی ہوئی ایک شاخ ہے جو اپنے کو باطنیہ کہلاتے ہیں۔ان کا باطن کفر کی طرف کی ایک شاخ ہے جو اپنے کو باطنیہ کہلاتے ہیں۔ان کا باطن کفر کی طرف کا باطن کفر کی طرف اس لیے اضیں ملاحدہ کہا جاتا ہے۔اخیس باطنیہ کے جانے کی وجہ یہ ہے کہ بید ظاہر قرآن کو چھوڑ کر اس کا باطنی معنی لینے کے قائل ہیں۔ یہ لوگ کہتے ہیں کہ قرآن کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن، کیکن مراد باطنی معنی ہے۔

# **ተ**

الاثنين "، وإن كان نظرياً يلزم إثبات النظر مفيداً للعلم إن كان ضرورياً لم يقع فيه خلاف كما في قولنا: "الواحد نصف الاثنين "، وإن كان نظرياً يلزم إثبات النظر بالنظر وأنه دور. قلنا: الضرورى قديقع فيه خلاف إمالعناداً ولقصور في الإدراك فإن العقول متفاوتة بحسب الفطرة باتفاق من العقلاء واستدلال من الآثار وشهادة من الأخبار والنظرى قديثبت بنظر مخصوص لا يعبر عنه بالنظر ، كما يقال: "العالم متغير وكل متغير حادث "يفيد العلم بحدوث العالم بالضرورة ، وليس ذلك بخصوصية هذا النظر ، بل لكونه صحيحاً مقروناً بشرائطه ،



فیکون کل نظر صحیح مقرون بشر انطه مفید اللعلم. فی تحقیق هذا المنع زیادة تفصیل لایلیق بهذا الکتاب.

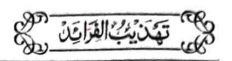
تر جسمه: - تواگر کہا جائے کہ نظر کا مفیر علم ہونا اگر ضروری ہے تواس میں وقوع اختلاف نہیں ہوگا، چیسے کہ ہمارے قول"الو احد نصف الاثنین "میں اور اگر نظری ہے تو"اثبات النظر بالنظر "لازم آئے گااور بیہ دور ہے ہم کہیں گے کہ ضروری میں اختلاف ہوتا ہے، یا توعناد کی بنا پر یا کم سجھنے کی بنا پر ،کیوں کہ عقلا کا اتفاق ہے کے تقلیم فطرتا ، متفاوت ہیں اور آثار وقرائن اور اخبار بھی یہی ظاہر کرتے ہیں اور نظری کو بھی ایسی مخصوص نظر سے ثابت کیا جاتا ہے جے نظر کہا ہی نہیں جاتا، جیسے ہمارا قول العالم متغیر و کل متغیر حادث جو حدوثِ عالم کے علم کا بالبداہت فائدہ دیتا ہے اور ایسا اس نظر کی خصوص یہ بلکہ اس نظر کے صحیح اور شرطوں پڑھتل ہونے کی بنا پر ہے ۔ لہذا ہم دہ نظر جو سے اور شرائط پڑھتال ہونے کی بنا پر ہے ۔ لہذا ہم دہ نظر جو سے اور شرائط پڑھتال ہوئے کی بنا پر ہے ۔ لہذا ہم دہ نظر جو سے اور شرائط پڑھتال ہوگے مفیر علم ہوگی اور اس منع کی تحقیق میں زیادہ تفصیلات ہیں جو اس کتاب کے لائق نہیں ہیں اور شرائط پڑھتال ہوگی مفیر علم ہوگی اور اس منع کی تحقیق میں زیادہ تفصیلات ہیں جو اس کتاب کے لائق نہیں ہیں

فان قیل: کون النظر: -نظروفکر کے مفیر علم ہونے کے منکرین کامشہوراعتراض پیش کرکے اس کا جواب دیاجارہا ہے۔ جس کی تقریر یہ ہے کہ عقل صحیح کے مفید علم ہونے کا جو تھم لگا یاجارہا ہے بیہ ضروری ہے، یا نظری ۔اگر ضروری ہے تواس میں اختلاف یا نقاوت نہیں ہوگا، جیسے کہ "المو احد نصف الاثنین" ہے، بیہ قضیہ واحد کے نصفیت اثنین کے تھم پر مشتمل ہے ۔ بید ایک ضروری اور بد بہی تھم ہے جس میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں ہے، کوئی بھی عاقل اس کا منکر نہیں ہے، حالال کہ نظر و فکر کے مفیدِ علم ہونے کا جو تھم ہے اس میں اختلاف ہے، جیسا کہ ماقبل سے ظاہر ہے، البذا معلوم ہوا کہ یہ تھم ضروری نہیں ہے اور اگریہ تھم نظری ہونے کا جو نظری ہونے کا اثبات بھی کسی نظر سے بی ہوگا تو إثبات النظر بالنظر کا استحالہ لازم آئے گا جو دور کو مسلز م ہے، جس کی تفصیل ہیہ ہے کہ تم نے ایک وعولی کیا ہے، "کل نظر صحیح مفید للعلم "اس وعوے کو تم جس دیل ہے تھی دور کو مسلز م ہے، جس کی تفصیل ہے کہ تم نے ایک وعولی کیا ہے، "کل نظر صحیح مفید للعلم "اس وعوے کو تم جس دیل ہوگی تھی ادا تھی کلیے جس تھم پر شتمل ہوگی تھی دادی کہ تھی دور کی کا اور ای تھم خود تمھاری دلیل کے تھم کا عین ہے، تمھاری دلیل کے تھم صر قاتو لازم آئے گا کہ تمھاری دلیل کا تھم خود تمھاری دلیل کے تھم کا عین ہے، تمھاری دلیل کے تھم سے ثابت ہوجا نے میا انسی کی نفسہ ہے جو دَور کہلا تا ہے۔

ولیل کے تعم سے ثابت ہوجائے میا ابسات الشی کی نفسہ ہے جو دَور کہلا تا ہے۔

قلنا: هو الضرودی قدیقع فیه خلاف: -اس عبارت سے شارح اس منع کا دونوں شقوں پر جواب دے رہے ہیں جس میں پہلے شق اول کو اختیار کرتے ہیں، قرماتے ہیں کہ ہم کہتے ہیں کہ نظر صحیح کے مفید علم ہونے کا حکم ضروری ہے۔ لیکن تمھاری دلیل کا یہ مقدمہ کہ ضروری میں اختلاف اور تفاوت نہیں ہوتا ہے، ہمیں تسلیم نہیں ہے، ہم کہتے ہیں کہ اختلاف ضروری میں بھی ہوتا ہے، لیکن یہ اختلاف اس بنا پر نہیں ہے کہ وہ حکم ضروری نہیں ہے، بلکہ یہ اختلاف عناد "بغیر حق خصم کے دعوے کا ازکار" کی بنا پر ہے یا طرفین قضیہ کے مفہوم کو اچھی طرح نہ بجھنے کی بنا پر ہے کیوں کہ عقلوں میں فطرت کے لحاظ سے ہی تفاوت پایاجا تا ہے، بنا پر ہے یا طرفین قضیہ کے مفہوم کو اچھی طرح نہ بجھنے کی بنا پر ہے کیوں کہ عقلوں میں فطرت کے لحاظ سے ہی تفاوت پایاجا تا ہے، اس پر عقلا کا اتفاق ہے۔ آثار بھی اس پر دلالت کرتے ہیں، بعض وہ لوگ ہیں جو آخیں سمجھ بھی نہیں پاتے۔ احادیث کر ہے ہیں اور بعض وہ لوگ ہیں جو آخیں سمجھ بھی نہیں پاتے۔ احادیث کر ہے ہیں اور بعض وہ لوگ ہیں جو آخیں سمجھ بھی نہیں پاتے۔ احادیث کر ہے ہیں اور بعض وہ لوگ ہیں جو آخیں سمجھ بھی نہیں پاتے۔ احادیث کر ہے ہیں اور بعض وہ لوگ ہیں جو آخیں سمجھ بھی نہیں پاتے۔ احادیث کر ہیں جو آخی ساتہ ہیں، عور توں کے بارے میں سرکار نے فرمایا "هن ناقصات العقل" ایک مقام پر آپ نے ارشاد فرمایا "کلمو ا





الناس قدر عقوطم" اور خری بھی یہی بتار ہی ہیں کہ عقلوں میں تفاوت ہے۔افلاطون کی عقل بھی ہے اور هبَنَق (باولا)جس کی حماقت ضرب المثل ہے،اس کی بھی ایک عقل ہے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ "کل نظر صحیح مفید للعلم" بیا ایک بدیمی قضیہ ہے لیکن اس میں تمھارااختلاف تمھارے عنادیا تعمارے عنادیا تمھاری کو تاہ نظری کی بنا پر ہے اور اس طرح کا اختلاف بداہت کے منافی ہو بھی کیے سکتا ہے جب کہ سوفسطائیہ نے اس بنا پر سارے بدیہیات کا انکار کردیا ہے۔

والنطری قدیشت بنظر مخصوص: -اس عبارت سے شار جمنع نم کورک شق نانی پر جواب دیے ہیں، فرماتے ہیں کہ محمارے اعتراض کی دوسری شق تسلیم کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ نظر صحیح کے مفید علم ہونے کا حکم نظری ہے، لیکن تمحاری دلیل کا ملاز مہ اثبات النظر بالنظر ہمیں تسلیم نہیں ہے، اس لیے کہ بھی ایسا ہوتا ہے کہ خکم نظری ہوتا ہے لیکن اسے جس دلیل سے ثابت کیا جاتا ہے اس کے مقدمات بدیمی ہوتے ہیں۔ ہمیں پہلے سے ہی معلوم رہتے ہیں، جس کی بنا پر اس نظر مخصوص کو ایسی نظر کہا ہی نظر ہمیں جاتا جس کے اثبات میں کی اور نظر کی حاجت پڑے ۔ لہذا اب دلیل حکم کلی "کل نظر صحیح مفید للعلم" کے موضوع "نظر" کا فرد ہی نہیں ہوگا اور دلیل کا حکم "مفید" بھی قضیر کلیے کے حکم کے تحت مندرج نہیں ہوگا لہذا اثبات التی لنفہ لازم نہیں آئے گا تواب دور بھی لازم نہیں آئے گا، اس لیے کہ مُثبِٹ نظر جزئی ہے اور مُثبَت نظر کی ہے۔

کمال بقال قو لناالعالم متغیر: -اس عبارت سے شارح اینے استدلال کوایک مثال سے واضح کرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ حدوث عالم ایک وعویٰ ہے جو نظری ہے، اس وعوے کوہم العالم متغیر و کل متغیر حادث سے ثابت کرتے ہیں جوایک مخصوص نظر ہے، یہ این نظر ہے جس کے مقدمات ہمیں پہلے ہے معلوم ہیں۔ ہم دیکھ رہے ہیں کہ ہر شی بدل رہی ہے اور جو چیز بدلتی ہے وہ اپنی حالت پر باقی نہیں رہتی اور بدلنے کے بعد جو حالت ہوتی ہے وہ پہلے نہیں ہوتی، لہذا یہ ایسی نظر ہے جے ثابت کرنے کے لیے کسی اور نظری ضرورت نہیں ہے اور اس کے دونوں مقدمے جو حدوثِ عالم کافائدہ دے رہے ہیں، یہ ای نظری خصوصیت نہیں ہے۔ یہ ہراس ترکیب میں ہے جو صحت صورة ومادہ میں اس کے مشابہ ہو، بلکہ یہ اس بایر ہے کہ یہ نظر صحیح ہے اور صحت نظری شرطوں ''ایجابِ صغریٰ اور کلیت کِبریٰ کوپوری کر رہی ہے اور ہر وہ نظر جو تھے ہواور شرائط پر شمتل ہووہ مفید علم ہوتی ہے۔ لہذا یہ نظر بھی مفید علم ہوگی۔

مناصة جواب يہ کہ ہم جس وعوے کو ثابت کررہ ہیں وہ قضيه کليہ ہے" کل نظر صحيح مفيد للعلم" ہے اور جس دلیل سے ثابت کررہ ہیں وہ قضية شخصيہ ہے "هذا النظر مفيد للعلم لکو نه صحيحا مقرونا بشرائطه" تو منتجب الفتح دلیل کا تکم ہے من حيث الذات نظر ہونے سے قطع نظر۔ مُنتجب بالکسرولیل کا تکم ہے من حيث الذات نظر ہونے سے قطع نظر۔ من کو ثابت کیا جارہ ہے وہ کوئی اور قضیہ ہے ، لہذا اثبات الشدئ جس کو ثابت کیا جارہ ہے وہ کوئی اور قضیہ ہے ، لہذا اثبات الشدئ لنفسه لازم نہیں آئے گا۔

#### **ተ**

المحمد العلم الثابت بالعقل بالبداهة أى بأول التوجه من غير احتياج إلى تفكر في المحمد المحمد المحمد في المحمد المحم



ومنتوقف فيه حيث زعم أن جزء الإنسان كاليدمث لاقديكون أعظم منه فهو لم يتصور معنى الجزءو الكل. تو جسمه: -اوروه علم جوعقل سے بداہتاً ثابت ہے، لینی اول نظر میں بغیر غور وفکر کی حاجت کے تووہ ضروری ہے، جیسے میہ علم کہ کل جزسے بڑاہے،کیوں کہ کل اور جزاور اُظم کے معنی کے سجھنے کے بعد بیکسی اور شے پر موقوف نہیں ہو تااور جس نے اس میں توقف کیا ہے، بایں طور کہ ہاتھ جوانسان کا جزہے، کبھی انسان سے بڑا ہو تاہے تواس نے کل اور جز کامعنی نہیں سمجھا ہے۔

مسریت و ماثبت منه: -اس عبارت سے شارح نے نظر عقل سے ثابت ہونے والے علم کی تقسیم کی ہے ، فرماتے ہیں کہ وہ علم جو بغیر غوروفکر کے اول نظر میں حاصل ہو،وہ ضروری ہے، جیسے الکل عظم من الجزء کہ اس میں کل پر جزیے بڑا ہونے کا جو حکم لگایا گیا ہے، وہ ہمیں بغیر غور وفکر کے بی حاصل ہے، کیوں کہ کل اور جز کے معنی اور مفہوم سجھنے کے بعد ہم بغیر غور وفکر کے ہی سیجھ لیں گے کہ کل جزے بڑا ہے، لیکن جو کل اور جز کامفےہوم نہیں سمجھے گاوہ اعتراض کرے گاکہ ایسانہیں ہے، بلکہ بھی جز ہی کل ہے بڑا ہو تا ہے، مثلاً انسان کا ہاتھ، جواس کا ایک جزہے بھی اس سے بڑا ہوتا ہے۔ یاجیسے بندر کی دم بندر سے بڑی ہوتی ہے، یہ غلط فہمی اسے اس کیے ہوگئ کہاس نے یہ نہیں مجھاکہ کل مجموعہ اعضایا مجموعہ اجزا کانام ہے اور جزمجموعے کاایک حصہ اور بعض کانام ہے۔ بہرحال وہ علم جو ہمیں بغیر غور و فکر کے اول مرحلہ میں ہی حاصل ہووہ ضروری ہے ، جیسے حرارت ، برودت کاعلم اور حرارتِ نار اور برودتِ ماء کاعلم \_

\* وماثبت منه بالاستدلال أى بالنظر في الدليل سواء كان استدلالاً من العلة على المعلول كما إذا رأى ناراً فعلم أن لها دخاناً أو من المعلول على العلة كما إذا رأى دخاناً فعلم أن هناك ناراً, وقد يخص الأول باسم التعليل و الثاني بالاستدلال. فهو اكتسابي أي حاصل بالكسب، وهو مباشرة الأسباب بالاختيار، كصرف العقل والنظر في المقدمات في الاستدلاليات والإصغاء وتقليب الحدقة ونحو ذلك في الحسيات

توجهه: -اور جُواستدلال سے حاصل ہولیعنی دلیل میں نظر کرنے سے چاہے علت سے معلول پراستدلال ہو۔ جیسے جب کسی نے آگ دیکھا تواہے معلوم ہوا کیے وہاں دھواں ہے، یا معلول سے علت پر استدلال ہو، جیسے جب کسی نے د هواں د کیجا تواہے معلوم ہواکہ وہاں آگ ہے اور بھی پہلی کو تعلیل سے خاص کیاجا تاہے اور ثانی کواستدلال سے تووہ اکتسانی ہے، یعنی کسب سے حاصل ہے اور کسب اپنے قصد واختیار سے اسباب کا استعال ہے، مثلاً دلیل طلب امور میں عقل سے سوچنااور مقدمات میں غور وفکر کرنااور حسیات میں کان دھرنااور پتلیوں کوالٹ پلٹ کرناوغیرہ۔

و ماثبت منه بالإستدلال: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ جوعلم استدلال لینی دلیل میں غور و فکر ہے حاصل ہواہے اکتسانی کہتے ہیں۔علت سے معلول پراستدلال ہویامعلول سے علت پراستدلال ہو،اگرعلت سے معلول پر استدلال ہو تواسے "لِمَ" کی طرف منسوب کرتے ہوئے دلیل کمی کہتے ہیں، جیسے آگ سے دھویں کے وجود پراستدلال کرنا دلیل لی ہے اور اگر معلول سے علت پر استدلال کیا جائے تواسے "إِنَّ" کی طرف منسوب کرتے ہوئے دلیل إنی کہتے



ہیں، جیسے دھویں کو دیکھ کرآگ کے وجود کاعلم ہوتا ہے تو یہ دلیل انّی ہے پہلی کو تعلیل کہتے ہیں۔اس لیے کہ یہ ایس دلیل ہوتی ہے جو تھم میں علت بنائے جانے کے ساتھ نفس الا مرمیں بھی وجودِ شی کی علت ہوتی ہے، جب کہ ثانی صرف تھم میں ثبوت شی اور وجودِ شی کی علت ہوتی ہے،نفس الا مرمیں نہیں ہوتی، ہاں یہ ضرور ہے کہ اس سے کسی شی کے وجود پر استدلال کیا جاتا ہے،ای لیے دلیل ثانی کو استدلال کہتے ہیں۔

اب ہم مزید وضاحت کے لیے عند المناطقہ دلیل لی اور اٹی کی جو تعریف ہے اسے ذکر کرتے ہیں:

بو ھان لِمَی: وہ برہان ہے جس میں حداوسط ذہن کی طرح واقع میں بھی نتیجہ کی نسبت ایجانی یاسلبی کی علت ہوجیسے العالم متغیر و کل متغیر حادث فالعالم حادث اس مثال میں حداوسط متغیر جس طرح ذہن میں حدوث عالم کی علت ہے، یوں ہی نفس الامراور واقع میں بھی علت ہے، یعنی جیسے ہمارے ذہن مین حدوث عالم کا جواعتقاد متحقق ہے، اس کی علت متغیر ہے۔ یوں ہی واقع میں بھی عالم کے لیے جو حدوث ثابت ہے اس کی بھی علت متغیر ہے۔

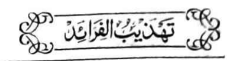
بوھانِ إِنَى: وہ برھان ہے جس میں حداوسط نتیجہ کی نسبت ایجانی یاسلبی کے لیے صرف ذہن میں علت ہو، جیسے الأسد سباع و کل سباع حرام فالأسد حرام اس میں حداوسط سباع صرف ذہن میں حرمت اسد کی علت ہے، کیوں کہ واقع میں حرمت اسد کی علت سباع نہیں ہے، بلکہ حکم شرع ہے، اور جیسے زید سریع النبض و کل سریع النبض محموم فزید محموم زید کی نبض تیز چل رہی ہے، اور جس کی نبض تیز چلے اس کو بخار ہے، لہذا زید کو بخار ہے، النبض محموم فزید کی نبض میں مجمومیت زید کی علت ہے واقع میں نہیں اس عداوسط سرعت نبض صرف ذہن میں مجمومیت زید کی علت ہے واقع میں نہیں

فہو اکتسابی ای حاصل بالکسب: -اس عبارت سے شار آاکشانی کی تعریف کرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ وہ علم جوبند ہے کہ کسب واختیار سے حاصل ہوا سے اکتسانی کہتے ہیں، مثلاً وہ امور جن کے حصول میں ہمیں استدال کی ضرورت پرلی ہے ان میں غور و فکر کرنا اور اپنے قصد واختیار سے مقدمات کو ترتیب دینا اور پھر اس ترتیب سے نتیجہ حاصل کرنا اور وہ امور جن کی تحصیل میں استدال کی ضرورت نہیں پڑتی ان کی تحصیل کے لیے ان ذرائع کا استعال کرنا جن کے استعال کی ضرورت ہے، مثلاً مسموعات میں کان کو ان کی طرف لگانا، لینی متوجہ ہونا، مصرات میں آنکھوں کی پتلیوں کو الٹ پلٹ کرنا لینی دیکھنا اور مشمومات میں شی مشموم کو ناک پرر کھنا لینی سو نگھنا اور ملموسات میں شی ملموس کو ہاتھ پرر کھنا، یاجسم کے کسی بھی حصے سے اسے چھونا اور مطعومات میں شی مطعوم کو زبان پر رکھنا لینی چکھنا الغرض وہ علم جو کسب و اختیار سے حاصل ہووہ اکتسانی ہے چاہے وہ نظر فی الدلیل سے ہویا حواس وغیرہ سے ہو۔

#### $^{4}$

\* فالاكتسابى أعممن الاستدلالى ، لأنه الذى يحصل بالنظر فى الدليل ، فكل استدلالى اكتسابى و لاعكس ، كاالأبصار الحاصل بالقصدو الاختيار . وأما الضرورى فقد يقال : فى مقابلة الاكتسابى و يفسر بما لا يكون تحصيله مقدوراً للمخلوق ، أى يكون حاصلا من غير اختيار للمخلوق . وقد يقال فى مقابلة الاستدلالى و يفسر بما يحصل بدون فكرو نظر فى الدليل ، فمن ههنا جعل بعضهم العلم الحاصل بالحواس اكتسابياً أى حاصلاً بمباشرة الأسباب بالاختيار ، و بعضهم ضرورياً أى حاصلاً بدون الاستدلال .





توجسمہ: -اکتسانی استدلالی ہے عام ہے، اس لیے کہ استدلالی وہ ہے جو نظیر فی الدلیل ہے حاصل ہو، لہذا ہر استدلالی اکتسانی ہے اور اس کے برعکس نہیں ہے، جیسے دیکھنا جو قصد واختیار ہے حاصل ہے، لیکن ضروری، بھی اکتسانی کے مقابلے میں بولا جاتا ہے اور اس کی تفسیریہ کی جاتی ہے کہ جس کی تحصیل بندے کی قدرت میں نہ ہو یعنی وہ بندے کے اختیار کے بغیر حاصل ہواور ضروری بھی استدلالی کے مقابلے میں بولا جاتا ہے اور تفسیریہ کی جاتی ہے کہ جو دلیل میں غور و فکر کے بغیر حاصل ہو، اس بنا پر بعض لوگوں نے وہ علم جو حواس سے حاصل ہوا ہے اکتسانی کہا ہے، لینی وہ بالقصد واختیار اسباب کے استعمال سے حاصل ہے اور بعض لوگوں نے دہ علم جو حواس سے حاصل ہوا ہے اخیر حاصل ہے۔

فالا کتسابی أعم من الاستدلالی: -اس عبارت سے شارح نے اکتبابی اور استدلالی میں جوفرق ہے اسے بیان کیا ہے، فرماتے ہیں کہ اکتبابی استدلالی سے عام ہے اس لیے کہ استدلالی وہ ہے جو استدلال سے ثابت ہواور اکتبابی وہ ہے جو اختیار سے حاصل ہو، لہٰذا ہر استدلالی اکتبابی ہوگا اس لیے کہ نظر فی الدلیل بھی اختیاری ہے، بندہ چاہے تو نظر فی الدلیل کرے اور چاہے تو نہ کرے، لیکن ہر اکتبابی استدلالی ہواییا نہیں ہے، جیسے جب کسی شی کاعلم ہمیں آنکھ سے دیکھ کر ہوتو یہ اکتبابی ہوتی ہوتا ہے اس میں نظر فی الدلیل نہیں ہوتی لہٰذا یہ اکتبابی ہوگا ہوا ہوا کہ دونوں میں عام اخص مطلق کی نسبت ہے، اکتبابی عام ہے اور استدلالی خاص جو استدلالی ہوا۔ سوگا وہ اکتبابی عام ہوتا ہے اس میں خور استدلالی خاص جو استدلالی ہوا۔ سوگا وہ اکتبابی عام ہے اور استدلالی خاص جو استدلالی ہوگا وہ اکتبابی عام ہوا کہ دونوں میں عام اخص مطلق کی نسبت ہے، اکتبابی عام ہے اور استدلالی خاص جو استدلالی ہوگا وہ اکتبابی غرور ہوگا، لیکن جو اکتبابی ہواستدلالی ہی ہو ضروری نہیں ہے۔

و أماالضروری فقدیقال: -اس عبارت سے شارح ضروری کی تغییر میں اصطلاحوں میں جواختلاف ہے اس کی وضاحت کرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ ضروری کا اطلاق بھی اکتسانی کے مقابلے میں ہوتا ہے، اس تقدیر پر ضروری وہ ہے جو بندے کی قدرت میں داخل نہ ہو، یعنی بندے کے ارادہ اور اس کے اختیار کے بغیر حاصل ہواور ضروری بھی استدلالی کے مقابلے میں بولا جاتا ہے، اس تقدیر پر ضروری دہ علم ہے جواستدلال کے بغیر ہولینی اس کی تحصیل میں غور و فکر اور ترتیب مقدمات کی ضرورت نہ ہو۔

فمن ههنا جعل بعضهم العلم الحاصل: -ضروری کے عنی اور مفہوم میں اسی اضافی فرق کی بنیاد پر بعض لوگوں نے وہ علم جو حواس سے ہواہے اکتسانی کہاہے ، لینی جو قصد واختیار اور اسباب کے بروے کار لانے سے ہووہ کسی ہے۔ کسی کا بیہ معنی ضروری کی پہلی تفییر "جو کسب واختیار کے بغیر حاصل ہو" اس کے اعتبار سے ہے۔

اور بعض لوگوں نے اس علّم کوجو حواس سے حاصل ہوضروری کہاہے ،ضروری کا بیہ مفہوم ضروری کی دوسری تفسیر "جو استدلال کے بغیر حاصل ہو"اس کے اعتبار سے ہے۔

گویاکہ ضروری کااطلاق اس پر بھی ہو تاہے جو بغیر دلیل کے حاصل ہواور اس پر بھی ہو تاہے جو بغیر قصد واختیار کے حاصل ہو۔ای طرح کبی کااطلاق اس پر بھی ہو تاہے جو دلیل سے ہواور اس پر بھی ہو تاہے جو کسب واختیار ہے ہو،لیکن جہتیں الگ الگ ہوتی ہیں۔

اب ہم علم کی قسموں کے ایک دوسرے کے مقابل میں رکھنے سے جوان کے مفہوم میں تفاوت ہو تاہے ، آپ کے افادہ کے لیے اس پر مختصر روشنی ڈال رہے ہیں۔



مجھی کہاجاتا ہے کہ علم کی دو تصمیں ہیں۔ ضروری اور کسی۔ اگر علم بغیر اختیار کے حاصل ہو توضر وری ہے ورنہ کسی اور کبھی ایوں تقسیم کی جاتی ہے کہ اگر حصولِ علم میں بندے کی قدرت مستقل ہو، یعنی وہ نظر واستدلال سے حاصل ہو تووہ کسی ہے اور اگر ایسانہ ہو تووہ ضروری ہے اور کبھی یوں کہاجاتا اور کبھی یوں کہاجاتا ہے کہ اگر دلیل سے حاصل ہو تووہ کسی، نظری اور استدلالی ہے، اور اگر ایسانہ ہو تووہ بدیمی ہے اور کبھی یوں کہاجاتا ہے کہ علم اگر دلیل سے حاصل ہو تووہ کسی، نظری اور استدلالی ہے، اور اگر ایسانہ ہو تووہ بدیمی ہے اور کبھی یوں کہاجاتا ہے کہ علم اگر دلیل سے حاصل ہو تووہ نظری ہے، اور اس کانام کسی اور استدلالی رکھاجاتا ہے اور اگر بغیر دلیل کے حاصل ہو توبہ ضروری ہے۔

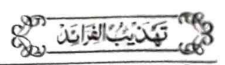
\* فظهر أنه لاتناقض في كلام صاحب البداية حيث قال: "إن العلم الحادث نوعان: ضرورى وهو ما يحدثه الله تعالى في نفس العبد من غير كسبه و اختياره ، كالعلم بوجوده و تغير أحو اله ، و اكتسابى وهو ما يحدثه الله تعالى فيه بو اسطة كسب العبد وهو مباشرة أسبابه و أسبابه ثلاثة: الحو اس السليمة و الخبر الصادق و نظر العقل ". ثم قال: "و الحاصل من نظر العقل نوعان: ضرورى يحصل بأول النظر من غير تفكر ، كالعلم بأن الكل أعظم من جزئه ، و استدلالى يحتاج فيه إلى نوع تفكر كالعلم بوجود النار عندرؤية الدخان".

توجہ مہ: -ظاہر ہوگیا کہ صاحبِ برایہ کے کلام میں کوئی تناقض نہیں ہے جیسا کہ انھوں نے کہا ہے کہ علم حادث کی دو قسمیں ہیں: ضروری ،اور یہ وہ ہے جے اللہ تعالی بندے کے نفس میں بغیراس کے کسب واختیار کے پیدا کر دے ، جیسے بندے کو ایپ وجود اور ایپ احوال کے تغیر کاعلم ۔اور اکتسانی ،یہ وہ ہے جے اللہ تعالی بندے میں اس کے کسب واختیار اور اسباب کو بروئ کارلانے سے پیدا کر دے ۔اور اسباب علم تین ہیں، حواسِ سلیمہ ، خبر صادق اور نظر عقل پھر صاحب برایہ نے کہا کہ وہ علم جو نظر عقل سے حاصل ہواس کی دو میں ہیں، ضروری اور یہ وہ ہے جو اول نظر میں بغیر غور وفکر کے حاصل ہو، جیسے اس کاعلم کہ کل جز سے بڑا ہے۔ ۔اور استدلالی ،یہ وہ ہے جس میں غور وفکر کی ضرورت ہو، جیسے دھویں کے دیکھنے سے وجودِ نار کاعلم ۔

ہم پہلے صاحبِ بدایہ امام نور الدین بخاری کے کلام کی تشریح کرتے ہیں، پھریہ بتائیں گے کہ صاحبِ بدایہ کے کلام میں تناقض کیے پایاجار ہاہے اور پھر تناقض کیے ختم ہور ہاہے ،اس کی وضاحت کریں گے۔

صاحبِ بدایہ فرماتے ہیں کہ علم حصولی حادث کی دوسمیں ہیں، ضروری اور اکتسانی، ضروری وہ ہے جے اللہ تعالی بندے میں بندے کے کسب واختیار کے بغیر پیدا کر دے، جیسے کہ بندے کوخوداس کے وجود کاعلم اور اپنے احوال و کوائف اور اس میں پائے جانے والے تغیرات کاعلم مثلاً بھوک، پیاس، لذت والم، فرح وسرور، بندے کوان سب چیزوں کاعلم بغیر کسب واختیار کے ہے۔ اور اکتسانی وہ ہے جے اللہ تعالی بندے میں اس کے کسب واختیار اور اسباب علم کے بروئے کار لانے سے بیداکر دے، جیسے رویتِ بھری، ساع یا خبار صادق ، اور نظرِ عقل ہے کی کاعلم ، اور علم کے تین اسباب ہیں حواس سلیمہ ، خبر صادق ، اور نظرِ عقل۔ اس قسیم کے بعد صاحب بدایہ نے ایک اور قسیم کی ، فرماتے ہیں کہ وہ علم جو نظرِ عقل سے حاصل ہو، یعنی کسی ہو، اس کی





بھی دوتسمیں ہیں، ضروری اور استدلالی۔ ضروری وہ ہے جو غور و فکر کے بغیر ابتدائی مرحلے ہی میں حاصل ہو، جیسے کل کے جز سے بڑا ہونے کاعلم اور استدلالی وہ ہے جس میں غور و فکر کی حاجت ہوجیسے دھویں کے دیکھنے سے وجودِ نار کاعلم۔

صاحب ببابیک کلام بلی تاقض: صاحب بدایه کلام میں تاقض پائے جانے کی وجہ بیہ کہ انھوں نے اولاً علم کی ضرور کی اور اکتسانی کی طرف نصیم کی اور بید کہا کہ علم کی دوسمیں ہیں، ضرور کی اور اکتسانی کی طرف نصیم کی اور بید کہا کہ اکتسانی کی دوسمیں ہیں، ضرور کی اور احتد لالی تو صاحب بدایہ نے پہلی تقسیم میں اور احتد لالی تو صاحب بدایہ نے پہلی تقسیم میں ضرور کی کو اکتسانی کا قسیم بنایا تھا ای ضرور کی کو اکتسانی کا قسیم بنایا تھر جب انھوں نے اکتسانی کی تقسیم کی تو ضرور کی جے انھوں نے اولا اکتسانی کا قسیم بنایا تھا ای ضرور کی کو ثانیا اکتسانی کے تسم بنایا تھا ای کا تسم شرور کی کو ثانیا اکتسانی کی قسم بناویا۔ لہذا اان کے کلام میں قسیم شرور کی گاشم شرور کی ہونالازم آیا۔ اور بیر بناقض کو مستزم ہے ، اس لیے کہ قسیم شرور کی معتر بھی معت

اندفاع تنافض: -صاحبِ برایہ کے کام میں نفس الامر کے اعتبارے کوئی تناقض نہیں ہے، تناقض اشتراک لفظی کی بنا پر نظر آرہائے، اس لیے کہ وہ ضروری جے انھوں نے اکتسانی کاسیم بنایا ہے، وہ کسی اور معنیٰ میں ہے (حصول بغیر کسب و افتیار) اور دہ ضروری جوان کے کلام میں اکتسانی کشم ہے وہ کسی اور معنیٰ میں ہے (حصول بغیر نظر واستدلال) لہذا جو ضروری اکتسانی کاسیم ہے وہ دہ ضروری نہیں ہے، جواکتسانی کشم ہے فکیف یلزم قسیم الشیع قسماً له .

اس وایک بدیمی مثال سے بیجھے، مثلاً خالد کے دولڑ کے ہیں۔ایک کانام ساجداور دوسرے کانام حامد ہے بھر حامد کے بھی دو بھے ہیں ایسانظر آرہا ہے کہ ساجد حامد کا بھائی بھی ہے اور حامد کا بیٹا بھی، لاجھائی بھی ہے اور حامد کا بیٹا بھی، لہذالازم آیا کہ ساجد حامد کا بھائی بھی ہواور حامد کا بیٹا بھی ہو، لیکن نفس الامر میں ایسانہیں ہے،اس لیے کہ وہ ساجد جو حامد کا بھائی ہے وہ صاحد نبیں ہے، اس لیے کہ وہ ساجد جو حامد کا بھائی ہے وہ صاحد نبیں ہے، جو حامد کا بیٹا ہو، لیکن اور مامد کا بیٹا ہونالازم نہیں آئے گا۔ فیر فع التناقض.

#### **ተ**

والإلهام المفسر بإلقاء معنى في القلب بطريق الفيض ليس من أسباب المعرفة بصحة الشيء عند أهل الحق. حتى يرد به الاعتراض على حصر الأسباب في الثلاثة. وكان الأولى أن يقول: ليس من أسباب العلم بالشيء إلا أنه حاول التنبيه على أن مر ادنا بالعلم والمعرفة واحد لا كما اصطلح عليه البعض من تخصيص العلم بالمركبات أو الكليات, والمعرفة بالبسائط أو الجزئيات. إلا أن تخصيص الصحة بالذكر مما لا وجه له. ثم الظاهر أنه أر ادأن الإلهام ليس سبباً يحصل به العلم لعامة الخلق ويصلح للإلزام على الغير والا فلاشك أنه قد يحصل به العلم وقد ورد القول به في الخبر ، نحو قوله "ألهمني ربى" ، وحكى عن كثير من السلف. وأما خبر الواحد العدل وتقليد المجتهد فقد يفيد أن الظن والاعتقاد الجازم الذي يقبل الزوال ، فكأنه أراد بالعلم ما لا يشملها ، وإلا فلا وجه لحصر الأسباب في الثلاثة.

نو جسمہ: -اور الہام جس کی تفسیر فیض کے ذریعہ دل میں معنیٰ کے ڈال دینے سے کی جاتی ہے ، اہلِ حق کے نزدیک الہا ا سحت ِ ٹی ہے اسباب معرفت سے نہیں ہے کہ اس سے اسبابِ علم کے تین میں انحصار پر اعتراض وارد بواور بہتر یہی تھاکہ مصنف کہتے کہ الہام سحت فٹی کے علم کے اسباب میں سے نہیں ہے ، مگر انھوں نے اس پر تنبیہ کرنے کا امادہ کیا کہ ہماری مراد علم اور



معرفت ہے ایک ہی ہے ، نہ کہ وہ جن پر بعض لوگوں نے اصطلاح بنالی ہے ، یعنی علم کو مرکبات یاکلیات کے ساتھ خاص کر نااور معرفت کوبسائط یا جزئیات کے ساتھ خاص کرنا، تاہم لفظ صحت کوذکر میں خاص کرنے کی کوئی وجہ نظر نہیں آتی ، پھر ظاہر ہیہ ہے کہ ان کی مرادیہ ہے کہ الہام عام مخلوق کے لیے سب علم نہیں ہے اور یہ کہ الہام خصم پر الزام کی صلاحیت نہیں رکھتا ور نہ اس میں کوئی شبہہ نہیں ہے کہ الہام سے علم حاصل ہو تا ہے ، حدیث بھی اس پر مروی ہے ، حبیباکہ سرکار کاار شاد "المھ صنی دبی" اور اکٹر بزرگوں سے بھی اس کی حکایت کی گئی ہے ، لیکن خبر واحد جس کاراوی عادل ہواور تقلید مجتبد توان سے ظن اور اس اعتقاد جازم کافائدہ ہو تا ہے جو زوال کو قبول کرے ، لہذا مصنف کی مراد علم سے وہ ہوان کو نہ شامل ہو ، ور نہ تواسا علم کو تین میں منحصر کرنے کی کوئی وجہ نہیں ہے۔

والإلهام المفسر بإلقاء معنی: -الہام سب علم ہے یا نہیں ،اس عبارت ہے اس کی وضاحت کی جار ہی ہے۔

الہام: بغیر تعلیم و تعلم اور درس و تذریس اور مطالع کتب کے بطریقہ فیض کسی معنی یا مفہوم کو دل میں پیدا کرنے کا نام الہام ہے۔ بلفظ دیگر بلااستحقاق وعوض خیر کثیر کے عطاکرنے کوالہام کہتے ہیں ،فیض کی قید وسوسۂ شیطانی ہے احتراز کرنے کے لیے لگائی ہے، جو بندگان خداکو شر، حرکاتِ مد مومہ اور اخلاقِ رذیلہ کی طرف بلاتا ہے۔ الہام کی یہ تفسیراس وجہ سے بھی کی گئے کہ الہام کسی وی الہی کے معنی میں بھی آتا ہے، جیساکہ قرآن شریف کی بعض آیات میں الہام وی الہی کے معنی میں مستعمل ہے۔

بی وی اہی کے سیس بی اتا ہے ، جیسالہ قران ترقیقی میں ایات ہی اہم اوی اہی ہے کی اس سی ہے۔

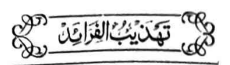
لیس من اسباب المعوفة: -اس عبارت کا مطلب یہی ہے کہ الہام اسباب علم سے نہیں ہے، لیکن مصنف نے علم کے بجائے تعریف میں معرفت کالفظ ذکر کیا ہے ، اور پھر ٹی کے ساتھ صحت کالفظ بھی جڑدیا ہے ، اس کی کیا وجوہات ہیں ،
شارح نے خود اس پر روشنی ڈالی ہے ، تاہم عبارت کا ظاہر یہی ہے کہ اہلِ حق کے نزدیک الہام سببِ علم نہیں ہے ، اہلِ حق اس وجہ سے کہا کہ بعض صوفیہ حضرات کا موقف ہے کہ الہام بھی سببِ علم ہے اور انھوں نے قرآن مقدس کی ان آیات

ے استدلال کیا ہے جن میں الہام کالفظ آیا ہوا ہے اور ان سے ظاہر ہوتا ہے کہ الہام سے علم ہوتا ہے ، جیسے :

"فَالْهُمْهَا فُجُوْدُهَا وَ تَقُوْلِهَا "(الشمس: ٨) پھراس کی ہرکاری اور اس کی پر ہیزگاری دل میں ڈالی۔ (کنزالا بمان)
علم کے بجلے معرفت کالفظ کیوں استعال کیا گیا: شارح نے علم کے بجلے تعریف میں معرفت کالفظ استعال کیا
ہے جب کہ مناسب تھاکہ وہ علم کالفظ ہی ذکر کرتے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ عندالمناطقہ علم اور معرفت کامُل استعال الگ الگ ہے،
وونوں میں تراوف نہیں ہے۔ مناطقہ حضرات کہتے ہیں کہ علم مرکب اور کلیات کے ادراک کانام ہے، جب کہ معرفت بسیط اور
جزئیات کے اوراک کانام ہے، جب کہ عندالمسئلمین دونوں کامفہوم ایک ہے اور محل استعال میں بھی کوئی فرق نہیں ہے، اس پر
غبیہ کرنے کے لیے مصنف نے علم کے بجائے معرفت کالفظ ذکر کیا ہے، البتہ صحت کالفظ بڑھانے کی کوئی وجہ نظر نہیں آتی، بلکہ
صحت کے ذکر سے ایک وہم یہ بھی ہو تا ہے کہ الہام صحت شک کی معرفت کا سبب نہیں ہے بلکہ فسادِ شک کی معرفت کا سبب ہو اور یہ خلاف مقصود ہے، تاہم بعض لوگوں نے اس کی وجہ بیہ بتائی ہے کہ شک ہے مرادوہ تھم ہے جو و توع یالا و توع کے معنی میں ہوجب کہ خلاف مقصود ہے، تاہم بعض لوگوں نے اس کی وجہ بیہ بتائی ہے کہ شک ہے مرادوہ تھم ہے جو و توع یالا و توع کے معنی میں ہوجب کہ صحت ہے مرادوہ اللہ تا معنی میں ہوجب کہ صحت ہے مرادوہ اللہ اللہ اللہ اللہ معلیات تھم للواقعہ یاعدم مطابقت تھم للواقعہ ہے۔

ثم الظاهر أنه اراد: - اس عبارت سے شارح فرمائے ہیں کہ الہام کے سبب کم نہ ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ بیام کا کا خاص کا مطلب بیہ ہے کہ بیام کا تحقیق کا مطلب بیام خصم پر جحت قائم کرنے کا بھی سبب نہیں ہے، جیسے کہ اسباب ثلاثہ: خبر صادق





، حواس لیمه او عقل عام او گول کے لیے سب علم ہیں اور ججت علی الخصم کا بھی سبب ہیں مصنف کی مراد الہام کے مطلق سب علم کی نفی کرنانہیں ہے ، اس لیے کہ بیہ بالکل واضح ہے کہ الہام صاحبِ الہام کے لیے کم و معرفت کا ذریعہ ہے ۔ احادیثِ کریمہ بھی اس پرناطق ہیں ، سرکار علیہ الصلاۃ والسلام ارشاد فرماتے ہیں:

"إتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله" مومن كى فراست مدور كيول كه وه الله ك نور م و كيمتا م ايك اور موقع پرآپ نے ارشاد فرمايا: "الهمنى ربى". مجھے ميرے رب نے الہام فرمايا ہے-

حالال کہ الہام کے صاحبِ الہام کے لیے سبب علم ہونے پر اس حدیث سے استدلال مخلِ نظر ہے، اس لیے کہ انبیاے کرام کے الہام وی کربانی ہوتے ہیں، لہذا یہ خارج عن المبحث ہیں، یہاں پر بحث اس الہام میں ہے جوانبیاے کرام کے علاوہ کے لیے ہیں، بہر حال الہام کے مخصوص حضرات کے لیے سبب علم ہونے پر بزرگان دین اور مشائح عظام کی طرف منسوب بہت سارے واقعات بھی وال ہیں جو حدِ تواتر تک پہنچے ہوئے ہیں، جیسے سید ناشیح عبد القادر جیلانی، سید الطالقہ مضرت جنید بغدادی، حضرت بایزید بسطامی جھزت ہیل بن عبد اللہ تستری قدست اسرار ہم وغیرہ اور بیہ معلوم ہے کہ اس امت کے بی سابقہ امم کے انبیاسے افضل ہیں۔

واما حبر الواحد العدل: -اس عبارت سے بھی ایک اعتراض کا جواب پیش کیا گیا ہے، اعتراض یہ ہے کہ وہ خبر واحد جس کاراوی عادل ہواور تقلید مجتمد ،یہ دونوں بھی عام مخلوق کے لیے سب علم ہیں لہذاعام مخلوق کے لیے اسبابِ علم تین کے بجائے ہوئے۔خبر صادق، حواس سلیمہ، عقل، خبر واحد، تقلید مجتمد ۔ لہذااسباب کا تین میں حصر سجی خبیں ہے۔ جو اسباب علم میں علم سے مراد علم قطعی اور یقینی ہے ، جو مشکک کی تشکیک سے مواب پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اسباب علم میں علم سے مراد علم قطعی اور یقینی ہے ، جو مشکک کی تشکیک سے دواب پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اسباب علم میں علم سے مراد علم قطعی اور یقینی ہے ، جو مشکک کی تشکیک سے دواب پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اسباب علم میں علم سے مراد علم قطعی اور یقینی ہے ، جو مشکک کی تشکیک سے دواب پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اسباب علم میں علم سے مراد علم قطعی اور یقینی ہے ، جو مشکک کی تشکیک سے دواب پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اسباب علم میں علم سے مراد علم قطعی اور یقینی ہے ، جو مشکک کی تشکیک سے دواب پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اسباب علم میں علم سے مراد علم قطعی اور یقینی ہے ، جو مشکک کی تشکیک سے دواب پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اسباب علم میں علم سے مراد علم قطعی اور یقینی ہے ، جو مشکل کی تشکیک کی تشک

زوال کو قبول نہ کرے، خبر واحد اور تقلیدے عام لو گؤں کو علم توہوتا ہے لیکن وہ ظنی ہوتا ہے اور مشکک کی تشکیک سے زوال کو بھی قبول کرلیتا ہے ، جبیباکہ ماقبل میں صراحت کی گئی ہے کہ خبر واحد سے ظنی علم حاصل ہوتا ہے اور تقلید سے جوعلم ہوتا ہے وہ زوال کے قابل ہوتا ہے۔ لہٰذااسباب علم کا تین میں حصر خبر واحد اور تقلید سے متخلل نہیں ہوگا۔

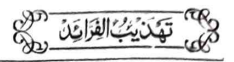
عادل: وہ راوی ہے جو فرائض، واجبات ، سنن پر مواظبت کرے ، کبائرے بازرہے اور صغائر پر مصر نہ ہو، و قار اور مروت کے خلاف کوئی فعل نہ کرے ، مثلاً رائے میں پیشاب کرنا، بازار میں چلتے ہوئے کھاناوغیرہ۔

مجتهد: جوقرآن واحادیث،اجماع اور قیاس سے احکام شرعیہ کے استنباط واستخراج پر قادر ہو۔

تقلیدے حاصل ہونے والاعلم زائل بھی ہوسکتا ہے اس کے ثبوت میں صاحبِ «نبراس» نے امام طحاوی سے علق ایک واقعیق کے مابین ایک ایک واقعیق کے مابین ایک واقعیق کے مابین ایک اختلافی مسئلہ یہ ہو چہلے شافعی المسلک تھے۔ لیکن واقعہ سے پہلے آپ یہ جان لیس کہ احناف اور شوافع کے مابین ایک اختلافی مسئلہ یہ ہے کہ اگر عورت کے شکم میں بچہ ہواور عورت مرجائے توکیا آپریشن کرکے بچہ کو نکالا جائے گا یا عورت کے ساتھ اے بھی دفن کر دیا جائے گا۔ احناف کا فمر ہب یہ ہے کہ آپریشن سے بچے کی جان بچالی جائے گی، جب کہ امام شافعی کا فر جب یہ ہے کہ عورت کے ساتھ اسے بھی دفن کر دیا جائے گا۔

جب حضرت امام طحاوی نے بید مسئلہ پڑھا تو آپ امام شافعی کی تقلید کو چھوڑ کرامام اُظم ابو حنیفہ کے مقلد بن گئے۔امام طحاوی نے فرمایا کہ میں ایسے مذہب کی بیروی نہیں کر سکتا جو میری ہلاکت پر راضی ہو۔ واقعہ بیہ ہے کہ حضرت امام طحاوی ابھی ابنی والدہ کے شکم میں ہی تھے کہ آپ کی والدہ کا انتقال ہو گیا۔اور آپریشن کے ذریعہ آپ کوماں کے بطن سے باہر ذکالا گیا۔





الأعراض وعالم النباتات وعالم الحيوان إلى غير ذلك، فتخرج صفات الله تعالى، لأنها ليست غير الذات كما أنها ليست عينها. بجميع أُخزَ الله من السموات ومافيها والأرض وماعليها. مُحُدَثُ أى مخرج من العدم الى الوجود، بمعنى أنه كان معدوماً فوجد, خلافاً للفلاسفة حيث ذهبوا إلى قدم السموات بموادها وصورها وأشكالها، وقدم العناصر بموادها وصورها، لكن بالنوع، بمعنى أنها لم تخل قطعن صورة نعم اطلقو القول بحدوث ما سوى الله تعالى، لكن بمعنى الاحتياج إلى الغير، لا بمعنى سبق العدم عليه. ثم أشار إلى دليل حدوث العالم بقوله:

توجسمہ: -اور عالم یعنی وہ موجودات جو واجب تعالی کے علاوہ ہیں جن سے صائع کو جانا جائے، جیسے عالم اجسام، عالم اعراض، عالم بناتات اور عالم حیوانات وغیرہ لہذاصفات باری تعالی عالم سے خارج ہوجائیں گی اس لیے کہ صفاتِ باری غیر ذات نہیں ہیں جیسے کہ وہ عین ذات نہیں ہیں ۔عالم ایخ جمیع اجزا بعنی آسمان اور جو کچھ آسمان میں ہے اور زمین اور جو کچھ زمین میں ہے حادث ہے، ہیں جیسے کہ وہ وہ دمیں آیا ہے، اس معنیٰ میں کہ جہلے نہیں تھا، پھر ہوا بر خلاف فلاسفہ کے جن کا نظرید ہیہ ہے کہ آسمان اینے مادول اور اشکال وصور کے ساتھ قدیم ہیں، لیکن نوع کے معنیٰ میں قدیم ہیں، لیکن احتیان الله میں کہ بھی کہ میں میں ہے۔ ہاں فلاسفہ بھی ذات باری تعالیٰ کے ماسوا پر حدوث کا اطلاق کرتے ہیں، لیکن احتیان الی غیر کے معنیٰ میں ہمسبوق بالعدم کے معنیٰ میں نہیں ۔ پھر مصنف نے حدوثِ عالم کی دلیل کی جانب اپنے قول سے اشارہ کیا۔

تشريــــ

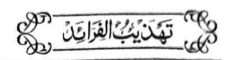
والعالم أى ماسوى الله تعالى: - عالم ، عَلَمْ ئَ مُشتق ب، جس كامعنى علامت اور نشانى ہے جس سے كى كو پہچانا جائے، پھراس پر غلبہ دیتے ہوئے عالم ماسوا بارى تعالى ان موجودات كانام ہے جن سے خالق اور صانع كوجانا جائے، كيول كه مصنوعات اور موجودات ميں غور وفكر كرنے سے بيعلم ہوجاتا ہے كہ ان كاضرور كوئى پيداكر نے والا اور بنانے والا ہے۔

استعمال کے اعتبار سے مفردات پر عالم کا اطلاق نہیں ہوتا، لہذا یہ نہیں کہاجائے گاکہ زیدعا کم ہے، بکرعا کم ہے البتہ مجموعہ اشیایا اشیاکے اجناس پراس کا اطلاق ضرور ہوتا ہے، بولاجاتا ہے، عالم نباتات، عالم جمادات، عالم حیوانات اور اس کے علاوہ مثلاً عالم افلاک، عالم عناصر، عالم ملائکہ وغیرہ۔

من الموجودات مما یعلم به الصانع: -مشہور تو یک ہے کہ "من الموجودات ہما یعلم به الصانع" عالم کی تعریف کا ایک جزے اور یہ قیداس لیے لگائی گئے ہے تاکہ اس قیدسے صفات باری تعالی کوعالم سے خارج کیاجا سکے ،کیکن شارح کا موقف یہ ہے کہ عالم سے صفات باری تعالی کا خراج ہا سوااللہ تعالی سے بی ہوجا تا ہے ،اس لیے کہ صفات ذاتِ تعالی کی غیر نہیں ہیں ، جیسے کہ وہ عین نہیں ہوں گی ،کیوں کہ عالم غیرواجب تعالی ہے وہ عین نہیں ہوں گی ،کیوں کہ عالم غیرواجب تعالی ہے تا ہم یہ قیدعالم کی وجردات ہیں ،ان سے صانع عالم کاعلم ہوتا ہے ،اس بنا پر باری تعالی ہے کہ ماسواباری تعالی جینے موجودات ہیں ،ان سے صانع عالم کاعلم ہوتا ہے ،اس بنا پر باری تعالی کے علاوہ کو عالم کہتے ہیں۔

بجميع اجز الممحدث: -العبارت كامطلب يب كمالم الي جيع اجزاك ساته حادث ب، يعنى ذات بارى تعالى





کو چھوڑ کرسارے موجودات ارضی ہول یا ساوی، حادث ہیں۔ لیعنی مسبوق بالعدم ہیں، پہلے نہیں تھے پھر واجب تعالیٰ کے پیدا کرنے ہے ہوئے۔

خلافاللفلاسفة: - یه بحث بجھنے سے پہلے یہ جان لیناضروری ہے کہ عندالفلاسفہ قدیم کی دوشمیں ہیں، قدیم بالذات اور قدیم بالزمان،اسی طرح حادث کی بھی دوشمیں ہیں،حادث بالذات اور حادث بالزمان۔

قديم بالذات: جوابي وجود مين غير كامحتاج نه مو، جيسے بارى تعالى

قديم بالزمان: جو غير سبوق بالعدم ہو، يعنى جس كے وجود پر عدم سابق نہ ہو، جيسے بارى تعالى اور حكما كے نزد يك عقول شره-

**حادث بالذات:** جواپنے وجو دمیں غیر کا محتاج ہو، جیسے عقول عشرہ اور ساراعالم۔

حادث بالزمان: جومسبوق بالعدم ہو، یعنی جس کے وجود پرعدم سابق ہو، پہلے نہ ہو پھر ہو، جیسے انسان، حیوان وغیرہ۔ فلاسفہ کا موقف ہیہ ہے کہ آسان اپنے مادول یعنی ہیولی اور صورتِ جسمیہ، نوعیہ اور اشکال کرویہ کے ساتھ قدیم ہے۔اسی طرح عناصرار بعد آگ، پانی، مٹی، ہوابھی اپنے مادول اور صور تول کے ساتھ قدیم ہیں۔

آگ، پانی، مٹی، ہواہے موالید ثلاثہ حیوانات، نباتات، معدنیات کی تخلیق ہوئی ہے اس بنا پر انھیں عناصر کہتے ہیں۔ لکن بالنوع: -اس عبارت کا مطلب ہیہ ہے کہ فلاسفہ عناصر کوقد یم مانتے ہیں، لیکن اس معنیٰ میں قدیم نہیں مانتے کہ عناصرار بعہ کی جوموجودہ شکل وصورت ہے اس کے ساتھ بیہ قدیم ہیں، بلکہ ان کا کہنا ہیہ ہے کہ ایسا بھی نہیں رہاکہ ان کی کوئی صورت شکل نہ رہی ہو، کی نہ کی شکل وصورت میں ہے ہمیشہ موجود رہے۔ بیاور بات ہے کہ ال کی شکلوں میں تغائر ہوتارہا۔

نعم اطلقو االقو ل بحدوث ماسِوَى الله تعالى: -اس عبارت سے شارح نے ایک سوال مقدر کا جواب پیش کیا ہے۔

سوال یہ ہے کہ آپ نے یہ بتایا کہ فلاسفہ آسان اور عناصر اربعہ کو قدیم مانتے ہیں، حالال کہ فلاسفہ یہ کہتے ہیں، ماسواباری تعالی جو کچھ

ہے وہ حادث ہے۔ شارح اس اعتراض کے جواب میں فرماتے ہیں کہ بلاشبہہ فلاسفہ یہ کہتے ہیں کہ عالم حادث ہے، لیکن وہ حدوث

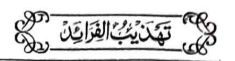
کا معنی احتیاج الی الغیر لیتے ہیں جوازلیت کے منافی نہیں ہے۔ فلاسفہ کہتے ہیں کہ عالم قدیم بالزمان لینی غیر مسبوق بالعدم ہے۔
لیکن قدیم بالزمان ہونے کے ساتھ حادث بالذات بھی ہے۔ یعنی اپنے وجود میں غیر کامختاج ہے، جب کہ ہماراموقف یہ ہے کہ عالم حادث بالزمان ہے، یعنی اس کے وجود پرعدم سابق ہے، یہلے وہ نہیں تھا، پھر ہوااور یہ ازلیت کے منافی ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ فلاسفہ

کے نزدیک عالم قدیم بالزمان اور حادث بالذات ہے اور ہمارے نزدیک عالم حادث بالزمان بھی ہے اور حادث بالذات بھی ہے۔

حدید ہوں ہوں۔

ﷺ إذ هو أى العالم أعيان وأعراض لأنه إن قام بذاته فعين، وإلا فعَرَض، وكل منهما حادث لما سنبين، ولم يتعرض له المصنف، لأن الكلام فيه طويل لا يليق بهذا المختصر، كيف وهو مقصور على المسائل دون الدلائل. فالأعيان ما أى ممكن يكون له قيام بذاته بقرينة جعله من أقسام العالم. ومعنى قيامه في المدالمة كلمين أن يتحيز بنفسه غير تابع تحيزه لتحيز شيء آخر، بخلاف العرض. فإن تحيزه تابع لتحيز الجوهر الذي هو موضوعه، أى محله الذي يقومه. ومعنى وجود العرض في الموضوعهو أن وجوده





فى نفسه هو وجوده فى الموضوع, ولهذا يمتنع الانتقال عنه بخلاف وجود الجسم فى الحيز, فإن وجوده فى نفسه أمر وجوده فى نفسه أمر وجوده أمر آخر، ولهذا ينتقل عنه.

وعندالفلاسفة معنى قيام الشيء بذاته استغناؤه عن محل يقومه ، ومعنى قيامه بشيء آخر اختصاصه به ، بحيث يصير الأول نعتاً و الثانى منعوتاً ، سواء كان متحيزاً كما في سواد الجسم ، أو لا كما في صفات

البارىعزاسمهوالمجردات.

تو جسمه: - اس کے کہ عالم اعیان اور اعراض ہے، اس کے کھکن اگر بذاتہ قائم ہے تو عین ہے ور نہ عرض ہے اور ان کہ میں سے ہرا کیک حادث ہیں۔ جیساکہ ہم عن قریب بیان کریں گے، مصنف نے حدوثِ عالم کواس کیے نہیں ذکر کیا کھا اس عیں بہت کہ اس حادث ہیں۔ جواس مختر ہے۔ کوان کی ہم میں ہے۔ اس کے جواس مختر ہے، دلاکل پر نہیں تو میں وہ ممکن ہے جو بذاتہ قائم ہونے کا میں وہ میں کوعالم کی قسمول سے کرنے کے قریخ کی بنیاد پر اور عندالمتنظمین ممکن کے بذاتہ قائم ہونے کا مطلب یہ ہے کہ وہ بذاتہ متی ہو، کئی اس کوئی کی اور شی کے تحریح کے تابع نہ وہ عالم ہو، لین کا اس کوئی کی اور شی کے تحریح کے تابع ہو تا ہے جو عرض کا موضوع ہے۔ لینی عرض کا تحریز اس محل کے تحریح کا لیع ہو تا ہے جو عرض کا موضوع ہے۔ اس کے تو خود کی الموضوع ہے۔ اس کے تو خود کی کا موضوع ہیں وجود عرض کا مطلب یہ ہے کہ وہ وہ دورہ کی اوجود اور ہے اور حمل کا تقال موضوع ہے۔ اس کے تو جود کی کہا ہے کہ کہا ہے تو ہود کی کا دورہ دور اور ہے اور حمل کا حقال موضوع ہے۔ اس کے تو جود کی کہا ہے کہا ہے کہا ہے اور میں اس کو قائم رکھتا ہے اور شی کا خود اور ہے اور حمل کا مطلب یہ ہو کا اس کو قائم رکھتا ہے اور شی کی کہا ہے میا تھا اس طرح اختصاص ہوجائے کہ اول صفت اور ثانی موصوف ہوجائے، خواہ وہ متحیز ہوجیسا کہ سواد جسم میں ہے یا متحیز نہ ہوجیسا کہ صفات باری تعالی اور مجردات میں ہے۔ موصوف ہوجائے، خواہ وہ متحیز ہوجیسا کہ سوائی اس طرح اختصاص ہوجائے کہ اول صفت اور ثانی موصوف ہوجائے، خواہ وہ متحیز ہوجیسا کہ سوائے کہا مطلب ہے۔

اخھوای العالم: -اس عبارت سے مصنف نے حدوثِ عالم کی دلیل کی جانب اشارہ کیا ہے۔ فرماتے ہیں کہ عالم دوقعموں اعیان اور اعراض میں منحصر ہے، اس لیے کہ جوواجب تعالی کے ماسوا ہے، یعنی ممکن یا توبذاتہ قائم ہوگا یا بذاتہ قائم نہیں ہوگا۔اگر بذاتہ قائم ہے اور اگر بذاتہ قائم نہیں ہے تووہ عرض ہے اور الن دونوں میں سے ہرایک حادث ہیں، البذاعالم بھی حادث ہے، گویا کہ بید عبارت حدوثِ عالم کی دلیل مشتمل ہے، جس میں العالم أعیان و أعراض دلیل کا پہلا مقدمہ ہے جو صغری ہے اور کل منھا حادث بید دلیل کا دوسرامقدمہ ہے جوقیاس کا کبری ہے۔ ان دونوں مقدموں کی ترتیب سے حدوثِ عالم کا اثبات ہوتا ہے جو مطلوب ہے۔

" شارح فرماتے ہیں کہ مصنف نے اس دلیل کو صراحت کے ساتھ نہیں ذکر کیا ہے، تاہم قیاس کے صغری "العالم اعیان و اعر اض " سے حدوث عالم کی دلیل کی طرف اشارہ ضرور کر دیا ہے۔ شارح عدم ذکر دلیل کی وجہ یہ بتاتے ہیں کہ حدوث عالم کی دلیل بیانِ مسائل پر موقوف ہونے کی بنا پر تفصیل طلب ہے، جب کہ یہ ایک مختصر متن ہے، اس لیے انھوں نے تفصیلاً دلیل نہ ذکر کرنے کو ہی بہتر سمجھا۔

اس وضاحت کے بعد۔اب ہم عین اورعرض کی تعریف بیان کریں گے اور ان میں باہم فرق کیا ہے،اس کی بھی وضاحت



کریں گے۔لیکن اس سے پہلے ہم آپ پر بیہ واضح کرتے ہوئے چلیں کہ عند المتنکمین موضوع اور محل اسی طرح عرض اور حال کا مفہوم ایک ہے،ان میں باہم کوئی فرق نہیں ہے، تاہم فلاسفہ کے نزدیک ان میں فرق ہے،ان کے نزدیک موضوع اور محل میں عام اخص مطلق کی نسبت ہے جس میں موضوع خاص ہے اور کل عام ہے بعنی ہر موضوع محل ہوگا، لیکن ہمحل موضوع ہوضروری نہیں ہے۔ موضوع اس محل کو کہتے ہیں جس کا وجود حال کے وجود کے بغیر کمن ہوجیہے کہتم ہے جولونیت کے بغیر پایاجا تاہے،جب کہ محل کا وجود حال کے بغیر کمکن ہی نہیں ہوتا، جیسے کہ ہیولی ہے جو صورتِ جسمیّہ کے بغیر نہیں پایاجاسکتا ہے، لہذا ہرموضوع پر محل صادق ہوگا،لیکن اس کے بڑس نہیں ہے جیسے کہ ہیوالی جس پڑل توصادق ہے لیکن موضوع نہیں صادق ہے اور جیسے جسم ہے کہ اس پر موضوع بھی صادق ہے اور کل بھی صادق ہے لیکن جسم ایسامحل ہے جو حال مستغنی ہو سکتا ہے، لیعنی حال کے بغیر پایاجا سکتا ہے۔ ال کوآپ بول بھی مجھ کتے ہیں کم کل اس موصوف کو کہتے ہیں جس کے وجود کے بغیرصفت یاصفت کے شخص کا وجو د بالذات محال ہو، جیسے کہ ہیولی کے وجود کے بغیر صورت جسمیہ اور اس کا تشخص تعین محال ہے جب کہ موضوع میں ایسانہیں ہے۔

اتنا بچھنے کے بعداب بیہ جاننا جاہیے کہ عین وہمکن ہے جو قائم بذاتہ ہو، قیام بذاتہ کا مطلب کیا ہے ، اس میں بھی فلاسفہ اور تکلمین کا اختلاف ہے عند المتکلمین مکن کے قائم بذاتہ کا مطلب سے کہ وہ متحیز بنفسہ ہو یعنی وہ بغیر کسی واسطے کے اشارہ حسيرك قابل مو، جيسے هذا في المكان ، هذا في جهة اليسار . مثلاً زيداكر كہيں بيھائے تواس كى طرف ہذا سے بغير تکسی واسطے کے اشارہ کیا جاسکتا ہے، بیغی ایسانہیں ہے کہ بیہ اشارہ کسی اور طرف ہوگا، پھراس کی تبعیت میں زید کی طرف اشارہ ہوگا، جبیباکہ واسطہ فی العروض میں ہوتا ہے کہ وصف حرکت سے شی بالذات متصف ہوتی ہے، پھراس کی تبعیت میں جو تحتی پر بیٹھا ہوتا ہے ، وہ بھی حرکت سے متصف ہوجاتا ہے۔ یہاں ایسانہیں ہے ، آپ انگلی سے زید کی طرف بغیر کسی واسطے

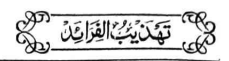
کے اشارہ کر سکتے ہیں اور بتا سکتے ہیں کہ بیر زیدہے۔

اورعندالمتكلمين عرض ومكن ہے جس كاتحيزاس جوہركے تحيزكے تابع ہو،جواس كاموضوع اور محل ہے، يعنى جو محل كہ عرض کو قائم رکھتا ہے اور عرض کے تحیز کے موضوع کے تحیز کے تابع ہونے کامطلب سے کہ بذاتداس کی طرف اشارہ حسیہ ممکن نہ ہو، جیسے کہ دودھ کی سفیدی کی طرف اشارہ بغیر دودھ کی طرف اشارہ کے ممکن نہیں ہے۔ اور عرض کے موضوع میں پائے جانے کا مطلب سے کے عرض کافی نفسہ وجود ہی عرض کا وجود فی الموضوع ہے ، لینی اشار ہ حسید میں دونوں کے مابین کوئی تمایز نہیں پایا جاتا، یمی وجہ ہے کی وضی کا انتقال ایک موضوع سے دوسرے موضوع کی طرف محال ہوتا ہے۔ اگر آپ بیر جاہیں کہ دودھ تو خود نوش کر لیں لیکن اس کی سفیدی دوسرے کے حلق میں چلی جائے، میکن نہیں ہے۔اور اگر دودھ فروش سے کہیں کہ میں دودھ کی سفیدی توتم سے خریدوں گا،لیکن دودھ تم سے نہیں لوں گا، تودہ آپ کوآگرہ یارا پنجی جانے کی صلاح دے گا۔

برخلاف حیزاور مکان میں جسم کے وجود کے ،کیول کہ جسم کافی نفسہ وجوداور چیز ہے اور جسم کا حیز اور مکان میں پایاجانااور چیز ہے۔ایانہیں ہے کہ جب آپ درس گاہ میں پڑھنے جاتے ہیں، تووہ جگہ بھی آپ کے ساتھ پڑھنے جاتی ہوجہاں آپ رہتے ہیں۔ معلوم ہواکہ وجودِ عرض فی الموضوع اور ہے اور وجردجسم فی الموضوع اور ہے اول میں انقال ممکن نہیں ہے ، جب کہ ثانی میں انقال کاو قوع ہے۔

اورعندالفلاسفہ قیام شی بزاتہ کا مطلب سے کہ قائم اس محل مستغنی ہوسکتا ہے، جومحل کہ اسے قائم رکھتا ہے، یعنی





قائم اپنے تقوم میں ماقام بہ کا محتاج نہ ہو، فلاسفہ نے عین کی جو تعریف کی ہے، یہ صورتِ جسمیہ کو بھی شامل ہے، اس لیے کہ صورتِ جسمیہ اپنے تشکل میں ہیولی کی محتاج ہوتی ہے، لیکن اپنے تقوم میں ہیولی کی محتاج نہیں ہوتی ۔ اس طرح یہ تعریف واجب تعالی، مجردات اور اجسام کو بھی شامل ہے، جب کہ تشکلمین کی تعریف صرف جواہر فردہ اور اجسام کو شامل ہے اور اس میں کوئی حرج اس وجہ سے نہیں ہے کہ تشکلمین کا مقصد اس عین کی تعریف کرنا ہے، جو ممکن ہو، یعنی ان کی تعریف صرف جوہرِ فردہ اور جسم کے قیام بذاتہ میں مخصر ہے۔

اور عندالفلاسفہ قیام ٹن بالغیر کا مطلب میہ ہے کہ ٹن اول کا ٹن کے ساتھ اس طرح اختصاص ہوجائے کہ ٹن اول ٹن ٹانی کی صفت بن جائے۔عام ازیں کہ ٹن ٹانی متحیز ہو، لینی اس کی طرف اشار ہ حسیہ کیا جاسکے، جیسے کہ سواد جسم ہے یا متحیز نہ ہو، جیسے کہ صفات باری تعالی یا مجردات ہیں، لینی وہ جواہر جومادے سے خالی ہیں اور اشار ہ حسیہ کے قابل نہیں ہیں۔ مثلاً ملائکہ اور نفوس ناطقہ۔

قیام بنداند اور عدم قیام بنداند کے مفہوم میں اختلاف کاسب کیاہے: فلاسفہ اور تکمین کے نزدیک قیام بنداند اور عدم قیام بنداند کا سبب ہے کہ تکلمین واجب تعالی کو جو ہر اور اس کی صفات کو عرض ہے موسوم نہیں کرتے ، یہ نہیں کہتے کہ واجب تعالی جو ہر ہے اور اس کی صفات اعراض ہیں بلکہ یہ سارے ممکنات کو جو ہر فرد اور جسم یاجسم سے جن کا قیام ہوتا ہے ان میں خصر مانتے ہیں اور جو ہر فرد کو تکلمین عین کہتے ہیں اور ما قام به کو عرض کہتے ہیں، اس لیے انھوں نے ایس تعریف کی جو صرف عین اور عرض کو تاب ایک تعمل کہنے ایس کے انھوں نے ایس تعریف کی جو صرف عین اور عرض کو شامل ہے ، لیکن حکم اور جب تعالی کو جو ہر اور اس کی صفات کو اعراض کہنے ہیں آتے اور ممکنات میں مجردات کو ثابت مانتے ہیں اس لیے انھوں نے ایس تعریف کی جو سب کو شامل ہے۔

المن ثلثة أجزاء ليتحقق الأبعاد الثلثة ، أعنى الطول و العرض و العمق. وعند البعض لا بد لهمن ثلثة أجزاء ليتحقق الأبعاد الثلثة ، أعنى الطول و العرض و العمق. وعند البعض من ثمانية أجزاء ليتحقق تقاطع الأبعاد الثلثة على زوايا قائمة . وليس هذا نهزا عالفظياً راجعاً إلى الاصطلاح حتى يدفع بأن لكل أحد أن يصطلح على ما شاء بل هو نهزا عفى أن المعنى الذى وضع لفظ الجسم بإزائه هل يكفى فيه التركيب من جزئين أم لا؟

توجہ مہ: -اور وہ لیخی عالم میں سے جوبذاتہ قائم ہے یا تودو جزیادہ سے مرکب ہے اور وہی جم ہے اور لیخش کے نزدیک جم کی العض کے نزدیک جسم کی العض کے نزدیک جسم کی العض کے نزدیک جسم کی تعض کے نزدیک جسم کی ترکیب آٹھ اجزائے ہے تاکہ ابعادِ ثلاثہ کا تقاطع زاویہ قائمہ پر ہوسکے اور لیفظی نزاع نہیں ہے جو اصطلاح کی طرف راجع ہوکہ یہ کہ کربات ختم کر دی جائے کہ ہرایک نے جو چاہا اصطلاح بنالی ہے ، بلکہ یہ نزاع اس میں ہے کہ وہ عنی جس کے مقابلے میں لفظ جسم وضع کیا گیاہے ، کیا اس میں دو جزسے ترکیب کافی ہے یانہیں۔

و هو أى ماله قيام: -ماقبل ميں بير بتايا گياكہ عالم اعيان اور اعراض كے مجموعہ كانام ہے اور اب اس عبارت سے اعيان ك تقسيم كى جار بى ہے، فرماتے ہيں كہ وہ ممكن جوعالم كى قبيل سے ہے اور قائم بذاتہ ہے، يا تووہ مركب ہے بينى اس كے ليے اجزا ہے



ترکیبی پائے جاتے ہیں تووہ جسم ہے اور اگر مرکب نہیں ہے جیسے کہ جوہر ہے تووہ جنء الذی لایت جن کے۔ بحث پیش کرنے سے پہلے ہم آپ پر بیواضح کرتے چلیں کہ حکما ہے متقد مین، متاخرین اور تکلمین نے جسم کی مختلف تعریفیں کی ہیں لیکن جسم کی ایسی تعریف جو تمام تعریفات کو جامع ہو، ممکن نہیں ہے۔ اور بیہ بھی صحیح ہے کہ تمام تعریفات کا مرجع اور مآل ایک ہی ہے اور وہ مرجع و مآل جسم میں ترکیب کا پایا جانا ہے۔

جہم کی تعریفات میں اختلاف کی بنا پرجسم نے اجزائے ترکیبی میں بھی ان کے مابین اختلاف پایاجا تاہے۔
بعض لوگوں نے جسم کی تعریف اس طرح کی ہے کہ جسم وہ جوہرہے جو طول، عرض، عمق، تینوں جہتوں میں کسی واسطہ
سے حقیقاً تقسیم قبول کرے بعض لوگوں نے یہ تعریف کی کہ جسم وہ جوہرہے جو ابعادِ ثلاثہ متقاطعہ علیٰ زوایا قوائم کو قبول
کرے، لینی تینوں بعد زادیہ قائمہ پر ایک دوسرے کو کاٹ رہے ہوں۔ اور بعض نے یقریف کی ہے کہ جسم وہ جوہرہے جس
میں ایسے ابعاد ثلاثہ فرض کیے جاسکیں جو ایک دوسرے کو زاویہ قائمہ پر کاٹ دینے والے ہوں بعض نے یہ تعریف کی ہے کہ جسم حمول، عرض، عمق حقیقاً مانے جاسکیں۔

ای طرح جسم کی عند المحکما اور بھی تعریفیں کی گئی ہیں، جو تقریبًا ایک جیسی ہیں پہنٹملمین کے نزدیکے جسم وہ جوہر ہے جو اجزامے لایتجزیٰ سے مرکب ہو۔

اوراب کچھ مصطلحات سجھیے تاکہ بحث سمجھنے میں دشواری نہ ہو:

بعد: درازی اور بھیلاؤکو کہتے ہیں۔

ابعاد ثلاثہ: لمبائی، چوڑائی، موٹائی کو ابعاد ثلثہ کہتے ہیں، جس میں طول ایک بعد ہے ، عرض دو سرا بعد ہے اور عمق تیسرا۔ طول سب سے بڑا ہو تا ہے ، پھراس سے چھوٹا بُعد عرض کا ہے جو طول کو زاویہ قائمہ پر کاٹ دیتا ہے اور عمق اس سے بھی چھوٹا ہو تا ہے جو دونوں کو زاویہ قائمہ پر کا ٹتا ہے۔

تقاطع ابعاد: ایک بعد کادوسرے بُعد کو کا ثنا، جیے ....

ناویہ قائمہ: ایک خط دوسرے خط کے در میان کہیں سے ملتا ہے تواس خط کے دونوں جانب میں ملتقیٰ کے پاس دو گوشے پیدا ہوتے ہیں جن میں سے ہر گوشے کا نام زاویہ ہے ، اگر دونوں جانب میں دونوں گوشے برابر ہوں تووہ زاویہ قائمہ ہیں اور اگرایک گوشہ بڑا ہے اور دو سراچھوٹا ہے توبڑا منفرجہ اور چھوٹا حادّہ ہے۔

ے نقشے سے بچھے ... زادیہ قائمہ زادیہ قائمہ زادیہ مفرجہ

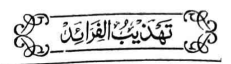
ا مامر کب من جزئین: - متکلمین کے نزدیک جسم اجزاے لایتجزی سے مرکب ہے، پھر ان میں بھی جمہور اشاعرہ کا موقف ہے ہے کہ جسم کی ترکیب کے لیے دو جز کافی ہیں۔ جمہور اشاعرہ جسم اور جزکے در میان واسطہ کے قائل نہیں ہیں، جب کہ بعض اشاعرہ کا قول ہے ہے کہ جسم کی ترکیب کے لیے کم از کم تین جز ضروری ہیں، تاکہ ابعادِ ثلاثہ محقق ہو سکیں۔ واضح ہوکہ ابعادِ ثلاثہ کے پائے جانے کے لیے کم سے کم چار اجزا کا پایاجانا ضروری ہے، لیکن جزء ثالث من وجہ عرض ور من وجہ عمق کو جسم کی ترکیب کے لیے تین جز کافی ہیں، ہم اسے اور من وجہ عمق کو بھی حاصل کرانے والا ہے۔ اس لیے یہ لوگ کہتے ہیں کہ جسم کی ترکیب کے لیے تین جز کافی ہیں، ہم اسے اور من وجہ عمق کو بھی حاصل کرانے والا ہے۔ اس لیے یہ لوگ کہتے ہیں کہ جسم کی ترکیب کے لیے تین جز کافی ہیں، ہم اسے

ایک مثال ہے آپ کے ذہن میں اتار نے کی کوشش کرتے ہیں، مثلاً کوئی سطح اگر ایسی ہوجو بالکل برابر ہو، جس میں اونج پنج نہ ہو، ایسی سطح پر ہم رائی کا ایک دانہ رکھتے ہیں، جے ہم ایک جز فرض کرتے ہیں، پھر ہم اس دانے کے مقابل میں لیعنی تھیک اس کے آگے ایک اور دانہ اس سے ملاکر رکھتے ہیں، جس سے خط جو طول ہے وہ حاصل ہوگا، پھر ہم رائی کا تیسر ادانہ دونوں رکھے ہوئے دانوں میں ایک سے ملاکراس کے دائیں یابائیں طرف رکھتے ہیں تودونوں دانوں سے مل کر جو خط بنا ہے اس کے ایک جانب عرض کا تحقق ہوجائے گا اور اگراسی تیسرے دانے کو خط بنانے والے دونوں دانوں میں سے کسی ایک کے اوپر رکھتے ہیں توعمتی پیدا ہوجائے گا۔ لہذارائی کا تیسر ادانہ عرض کا بھی موجب ہے اور عمق کا بھی موجب ہے، اس لیے یہ لوگ کہتے ہیں کہ جسم کی ترکیب کے لیے تین جزکافی ہیں۔

ابوعلی جبائی کاموقف سے کہ جسم کی ترکیب کے لیے آٹھ جز ضروری ہیں، تاکہ ابعادِ ثلاثہ کازاویہ قائمہ پر تقاطع ہوسکے۔ جبائی کے قول کا منشابیہ ہے کہ آٹھ اجزاہے کم میں ابعاد ثلاثیر کا زاویہ قائمہ پر تقاطع ممکن نہیں ہے ، اس کیے کہ چار اجزا سے صرف طول اور عرض کا تحقق اور ان کا ایک دو سرے سے تقاطع محقق ہو گا، لیکن عمق کا نہ تو تحقق ہی ہو گا اور نہ ہی اس سے بعدین کا تقاطع ہی ہوپائے گا۔ اسی طرح بُعدین ہے عمق کا بھی تقاطع نہیں ہوپائے گا۔ ظاہر ہے کہ جب چار اجزا سے عمق ہی لتحقق نہیں ہو گا توتقاطعِ ابعاد علیٰ زاویہ قائمہ کا تحقق کیے ہو گا۔اس لیے ابوعلی جبائی نے کہاہے کہ ابعاد ثلاثہ کے زاویہ قائمہ پر تقاطع کے لیے ضروری ہے کہ اس کی ترکیب آٹھ اجزاہے ہواور اس لیے بھی اس نے بیہ موقف اختیار کیاہے کہ اس کے نزدیک جسم کے لیے دوسطے جوہری کا پایا جانا ضروری ہے۔ لہذا کم از کم جسم کی ترکیب کے لیے آٹھ جز ضروری ہیں، مثلاً ہم سطح حقیقی پررائی کاایک داندر کھتے ہیں جے ہم ایک جز فرض کرتے ہیں، پھر ٹھیک اس کے آگے قدرے فاصلے پریامتھل ہی ایک دوسرا دانہ رکھتے ہیں۔ اگر فاصلے پر رکھیں گے توایک خط جوہری سے دونوں کو ملا دیں گے ، جس سے ایک بُعد طول کا تحقق ہوگا۔ پھر دوسرے والے دانے کے دائیں جانب قدرے فاصلے پر ایک تیسرا دانہ رکھتے ہیں اور اسے ایک خط جوہری سے دوسرے سے ملادیں گے ،اسی طرح پہلے والے دانے کے بھی دائیں طرف اسی مناسبت سے ایک چوتھا دانہ جے جز فرض کیا گیاہے رکھیں گے اور اسے پہلے والے سے ایک خطِ جوہری سے ملادیں گے ، اور تیسرے کو چوتھے سے بھی ایک خطِ متقیم سے ملّا دیں گے توعرض کابھی تحقق ہو گا اور یہ بُعد بعنی عرض طول کا زاویہ قائمہ پر اور طول کا بُعد عرض کا زاویہ قائمہ پر تقاطع ٰ کرے گا،کیکن عمق جوسب سے چھوٹا اُبعد ہے ،ابھی اس کا تحقق نہیں ہوپایا ہے۔لہذا اس کے تحقق کے لیے ان چاروں جزؤں کے او پر بھی اس قیاس پر ایک ایک جزر کھتے چلے جائیں گے اور انھیں خطوط سے ملاتے جائیں گے تواب عمق کا بھی تحقق ہو جائے گااور ہر بعد کا دوسرے بعدے زاویہ قائمہ پر تقاطع بھی ہوجائے گا۔

مثلاً ایک گودر ن کی الماری کواپے سامنے کھڑی کریں ، پھراپنی نگاہ نیچے سے اوپر لے جائیں تو آپ کو طول کا بُعد دکھائی دے گا ، جو سب سے بڑا ہو تا ہے اور بیعرض کا تفاطع بھی کر رہا ہے۔ اسی طرح اب الماری کے بائیں سے دائیں طرف نگاہ لے جائیں توبیعرض کا بعد ہے جو طول سے جھوٹا اور طول کا تفاطع بھی کر رہا ہے۔ پھر آپ الماری کو کھولیں اور اندرونی جھے پر سامنے سے آخر تک نگاہ لے جائیں توجمتی کا بعد دکھائی دے گا ، جو طول اور عرض کا تفاطع کر رہا ہے اور طول اور عرض اس کا تفاطع کر رہا ہے اور طول اور عرض اس کا تفاطع کر رہا ہے اور طول اور عرض اس کا تفاطع کر رہا ہے اور طول اور عرض کر تفاطع کر رہا ہے اور طول کا تفاطع کر رہا ہے جو در میں اور یہ تفاطع زاویۂ قائمہ پر بھی ہورہا ہے ، اور الماری کے اوپر والے چاروں گوشوں کو آپ چار جز فرض کر





لیں اور بالکل پنچے والے چاروں گوشوں کو بھی آپ چار جز فرض کر لیں اس طرح المہاری جوایک جسم ہے ، اس میں آٹھ اجزا پائے گئے اور ابعاد ثلاثہ کا زاویہ قائمہ پر تقاطع بھی پایا گیا۔

ولیس ہذا نز اغا لفظیاً: - اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ جسم کے اجزامے ترکیبی میں جو یہ نزاع ہے یہ نزائِ لفظی نہیں ہے جواصطلاح کی طرف راجع ہو کہ جس کی سمجھ میں جو آیا اس نے اصطلاح بنالی ہے۔ نزائِ لفظی:کسی لفظ کے مختلف معانی ہوں ،الگ الگ معنوں کے اعتبار سے لفظ پر مختلف حکم لگانا۔

صاحبِ مواقف نے یہ کہا ہے کہ یہ نزاع لفظی ہے، جس نے یہ دیکھاکہ ہم میں طلق ترکیب کافی ہے اس نے یہ حکم لگایا کہ جسم کی جہ میں ابعادِ ثلاثہ کا پایا جانا ضروری ہے، اس نے یہ حکم لگایا کہ جسم کی ترکیب کے لیے تین جز ضروری ہیں اور جس نے اس پر نظر کی کہ جسم میں صرف ابعادِ ثلاثہ ہی کافی نہیں ہیں بلکہ ان کا زاویہ ترکیب کے لیے تین جز ضروری ہیں اور جس نے اس پر نظر کی کہ جسم میں صرف ابعادِ ثلاثہ ہی کافی نہیں ہیں بلکہ ان کا زاویہ قائمہ پر تقاطع بھی ضروری ہے۔ تا کے لیے آٹھ اجزا کا پایا جانا ضروری ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ لیفظی نزاع نہیں ہے، بلکہ پیقی نزاع ہے اور نزاع اس میں ہے کہ لفظ جسم جس عنی کے مقابل میں وضع کیا گیا ہے، یعنی لفظ جسم کا جو معنی موضوع لہ ہے، کیا اس میں صرف دو جزوں سے ترکیب کا فی ہے یا تین یا آٹھ اجزا کا پایا جانا ضروری ہے جیسا کہ یہ ابوالہزیل علاف معتزلی کا موقف ہے یا جسم کی ترکیب کے لیے کم از کم چھ اجزا کا پایا جانا ضروری ہے جیسا کہ یہ ابوالہزیل علاف معتزلی کا موقف ہے یا جسم نیر متناہی اجزا سے مرکب ہے یا جسم کی ترکیب کے لیے چار جزکافی ہیں، جیسا کہ یہ صاحبِ مواقف کا موقف ہے۔ یا جسم غیر متناہی اجزا سے مرکب ہے، جوجسم میں بالفعل موجود ہوتے ہیں، جیساکہ یہ نظام معتزلی کا قول ہے۔

بعض لوگوں نے شارح اور صاحبِ مواقف کے کلام میں تطبیق دی ہے اور تعارض کویہ کہہ کرختم کیا ہے کہ نزاعِ لفظی کی دوصورت ہے۔ ایک تویہ کہ وہ اصطلاح کی طرف راجع ہوجیسے کہ نحاۃ اور مناطقہ نے کلمہ کی تعریف میں اصطلاحی نزاع کیا ہے۔ نحوی کہتے ہیں کہ کلمہ وہ لفظ ہے جومعنی مفرد کے لیے موضوع ہوجب کہ مناطقہ کہتے ہیں کہ کلمہ وہ لفظ ہے جومعنی مفرد کے لیے موضوع ہوجب کہ مناطقہ کہتے ہیں کہ کلمہ وہ لفظ ہے جو مقتر ن باحد الاز منة الثلاثة ہو۔ اور نزاعِ لفظی کی دوسری صورت یہ ہے کہ وہ عرف اور نفت کی طرف راجع ہو، صاحبِ مواقف اور شارح کے قول میں تعارض اس وجہ سے نہیں ہے کہ صاحبِ مواقف نے نزاع بالمعنی الثانی کو ثابت کیا ہے اور شارح نے نزاع بالمعنی الاول کی نفی کی ہے۔ یعنی صاحبِ مواقف نے جس نزاع کو ثابت مانا ہے اس کی شارح نے نفی نہیں کی شارح نے نفی نہیں کی ہے اور شارح نے جس کی نائے۔ سے اور شارح نے جس کی نائے۔ سے دور شارح نے جس کی نائے۔ سے دور شارح نے جس کی نائے۔ سے دور شارح نے جس کی نائے۔

#### **ተ**

احتج الأولون: بأنه يقال لأحد الجسمين إذا زيد عليه جزء واحد أنه أجسم من الآخر فلو لا أن مجر دالتركيب كاف في الجسمية لما صار بمجر دزيادة الجزء أزيد في الجسمية وفيه نظر الأنه أفعل من الجسامة بمعنى الضخامة وعظم المقدار ، يقال: جسم الشيء أي عظم فهو جسيم و جسام بالضم ، و الكلام في الجسم الذي هو اسم لا صفة .

تو جہموں میں ہے کی ایک پر جب کوئی ایک جززیادہ کر دیاجائے تو یہ کہاجا تا ہے کہ وہ دوسرے سے اجسم ہے ، تواگر محض ترکیب جسمیت کے لیے کافی نہ ہوتی تو محض ایک



جزى زيادتى سے وہ جسميت ميں ازيد نہ ہوتااور اس ميں نظر ہے اس ليے كہ اجسم جسامت سے شتق ہے جو كہ جم اور مقدار كے بڑھ جانے كے معلیٰ ميں ہے۔ بولا جاتا ہے جسم الشبی لینی شی کا حجم بڑھ گیا، لہذا اجسم، جسیم یا جسام كے معنیٰ میں ہے۔ حالال كہ يہال بحث اس جسم ميں ہے جواسم ہے صفت نہيں ہے۔

احتج الأولون: -اس عبارت سے شارح نے اشاعرہ کی دلیل ذکر کی ہے، اشاعرہ اپنے موقف پر یہ دلیل لاتے ہیں کہ دوجہم جو متساویۃ الاجزاہوں، یعنی دونوں میں اجزابالکل برابرہوں۔ جب ہم ایسے اجسام میں سے کسی ایک پرایک جزبڑھا دیں توجہم مزید علیہ کواجہم کہا جاتا ہے، یعنی مید کہ وہ جسمیت میں بڑھ گیا اور زیادتی ایک ایساوصف ہے جو مزید علیہ کے تحقق اور اس کی تمامیت کے بعد ہی پایا جاسکتا ہے، خواہ مزید علیہ میں طلق ترکیب ہویا وہ چند اجزا سے مرکب ہو، لہذا معلوم ہوا کہ جسمیت کے حقق اور تمامیت کے لیے اگر مطلق ترکیب کافی نہ ہوتی تو مسمیت میں ازید نہیں ہوتا۔

و فید نظر: -اس عبارت سے شارح اشاعرہ کے استدلال کوردکرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ اشاعرہ کو غلط فہمی ہوگئ ہے، اجم جسم سے مشنق ہی نہیں ہے، بلکہ یہ جسامت سے مشتق ہے، جو فربہی، موٹا پایاڈیل ڈول کے معنیٰ میں مستعمل ہے۔ جب کی کاتبم مین کا تجم بڑھ جاتا ہے توبولا جاتا ہے کہ وہ جسیم ہے، لہذا اجسم صیغۂ صفت ہے، جوظیم کے معنیٰ میں ہے جب کہ یہاں پر بحث اس جسم میں ہے جو جو جرمرکب کا اسم ہے صفت نہیں ہے۔ لہذا یہ قیاس قیاس مع الفارق ہے۔

خلاصہ بیہ کہ جب تیم میں بولتے ہیں "هذا أجسم من الأخر" تواس كامفہوم "از يد في الجسمية" ہے يا " "ازيد في الجسامة"اگر "ازيد في الجسمية" ہے، جيباكه اشاعره كي يہي مراد ہے توان كا استدلال تام ہے اور اگر "ازيد في الجسامة" ہے جيباكہ شارح كهه رہے ہيں تواشاعره كا استدلال فاسد ہے۔

#### $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$

الذى لا يتجزى ولم يقل المجوهرية عنى العين الذى لا يقبل الانقسام لا فعلاً و لا وهما و لا فرضاً. وهو الجزء الذى لا يتجزى ولم يقل: وهو الجوهر ، احترازاً عن ورود المنع ، بأن ما لا يتركب لا ينحصر عقلاً فى الجوهر بمعنى الجزء الذى لا يتجزى ، بل لا بدمن إبطال الهيولى و الصورة و العقول و النفوس المجردة ليتم ذلك. وعند الفلاسفة لا وجود للجوهر الفرد ، أعنى الجزء الذى لا يتجزى ، وتركب الجسم إنماهو من الهيولي و الصورة .

تشریب کالجوهر: - ماقبل میں بربتایا گیاہے کہوہ ممکن جو قائم بزاتہ ہووہ مرکب ہوتواسے جسم کہتے ہیں اور

اگروہ مرکب نہ ہو تواہے جزء الذی لا یتجزیٰ کہتے ہیں۔ یہاں پر شارح قسم ثانی کی وضاحت کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ عین اگر مرکب نہیں ہے، جیسے کہ جوہر، یعنی وہ عین جو کسی بھی طرح تقسیم کو قبول نہ کرے نہ فعلی، نہ و ہمی، نہ فرضی تووہ جزء الذی لا یتجزیٰ ہے۔

واضح ہوکہ بیعض تنگمین کی اصطلاح پر بہنی ہے یعنی بعض تنگمین وہ کن جو قائم بذاتہ ہو،اگروہ مرکب ہے تواسے جم کہتے ہیں، اور اگر مرکب نہیں ہے تواسے جو ہر کہتے ہیں۔لیکن حکمت اور علم کلام کی کتابوں، میں یہی شائع ہے کہ وہ ممکن جو قائم بنفسہ ہواسے جو ہر کہتے ہیں، خواہ وہ جسم ہویا جزء الذی لا یتجزی اور اکثر متقلمین ہم ثانی کو مطلق جو ہر کے بجائے جو ہر فرد سے موسوم کرتے ہیں، خواہ وہ جسم ہویا جزء الذی لا یتجزی اور اکثر متقلمین ہے۔"و عندی انه جو ہر فرد مراد لیا گیا ہے۔"و عندی انه مطلق اذکم یقم دلیل قوی علی ابطال الم جردات" (نبراس)

**جوہر فرد:** وہ جوہر ہے جو کسی بھی طرح تقتیم کو قبول نہ کرے ، نہ وہاً ، نہ فعلاً ، نہ فرضًا مِثلَمین عام طور پر جوہر فرد کو جزء الذی لایتجزیٰ کہتے ہیں۔

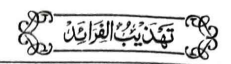
ولم يقل: وهو المجوهر: - ال عبارت سے شارح يه بتار بي بيل كه جيبے ماقبل ميں مصنف نے كہا تھا"أما مركب و هو الجسم "تواى طرح يهال پركالجو هر كے بجائے "و هو الجو هر "كيول نہيں كها۔ شارح الى وجه يہ بتار ہے ہيں كه اگر مصنف و هو الجو هر كہتے تولازم آتاكہ عين غير مركب جن الذى لا يتجزئ ميں مخصر ہوجائے، حالال كه عندالحكما ہيولى، صورتِ جسميه، عقول عثرہ اور نفوس مجردہ بھى عين غير مركب ہيں، لهذا" و هو الجو هر "كينے كى صورت ميں مصنف پرلازم ہوتاكہ وہ يہلے دلائل سے ان كے وجود كا انكاركريں تاكه عين غير مركب كا جو ہر فرد ميں حصر محمد ہوسكے، الى سے بيخے كے ليے مصنف نے و هو الجو هر كے بجائے كالجو هر كها۔

جیولی: کہاگیا ہے کہ ہولی، هیئة الاولی ہے مشتق ہے۔ عرفِ عام میں ہیولی اسے کہتے ہیں جس سے شی بنتی ہے، جیسے لکڑی سے تخت بنتا ہے، تولکڑی تخت کے لیے ہیولی ہے۔ مٹی سے اینٹ بنتی ہے تومٹی اینٹ کے لیے ہیولی ہے۔ علی هذا القیاس. پھر حکمانے اسے مخصوص جو ہر کے لیے نقل کیا ہے، حالال کہ تھے ہیہ کہ ہیولی ھیل بالفتے ہے شتق ہے، جو تفریق کے معنی میں ہے، اس لیے کہ صبور کے وزن پر ھیول آتا ہے، جوان ذرات کے معنی میں ہے جوز مین پر بکھرے ہوتے ہیں، ای لیے بعض لوگوں نے کہ ہیولی جسم میں پائے جانے والے ذرات کانام ہے۔ خلاصہ بیہ کہ اتصال وانفصال کو قبول کرنے والی جیواناتی، نباتاتی، جماداتی وغیرہ صور تول کو قبول کرنے والی جو چیز جسم میں ہے اس کانام بالاتفاق ہیولی ہے۔

صورتِ جسمیہ: وہ جوہرہے جوجہم کی تمام جہات بعنی طول ،عرض ،عمّق میں پھیلا ہواہے۔' عقول: عندالمحماعقول سے وہ دس فرشتے مراد ہیں جو یکے بعد دیگرے پیدا کیے گئے ہیں۔ (۱) نفوس مجردہ: عرفِ عام اور شرع میں فس روح کو کہتے ہیں ،عندالمحمار وح بھی مجردعن المادہ ہے۔ ماقبل میں روح کے

(۱)- حكما كہتے ہيں كەاللە تعالى نے بہلے ایک فرشتہ پیداكیا جے عقل اول كہتے ہيں، پھراس فرشتے نے اللہ كے حكم ہے ایک دوسر افرشتہ اور پہلا آسان پیداكیا، پھراس دوسرے فرشتے نے ایک تیسر افرشہ اور دوسراآسان پھراس تیسرے فرشتے نے ایک چوتھافرشتہ اور تیسراآسان پیداكیا علی ہذاالقیاس یہ سلسلہ دس پرختم ہوا۔ انھیں دس فرشتوں كو حكماعقولِ عشرہ كہتے ہيں جونظام كائنات جلارہے ہیں۔ عندالشرع یہ باطل ہے۔





متعلق صراحت کی جاچگی ہے۔

عندالفلاسفة لا و جو دلجو هر الفرد: - فلاسفه ك نزويك جوبر فروليني جزء الذي لا يتجزئ كاكوئي وجود نہیں ہے، بیباطل اور ممتنع بالذات ہے اور جسم کی ترکیب ہیولی اور صورتِ جسمیہ سے ہے جب کہ متکلمین کے نزدیک جوہر فرولین جزء الذی لا یتجزی محقق ہاورجسم اجزامے لایتجزی سے ہی مرکب ہے۔

 $\triangle \triangle \triangle \triangle \triangle \triangle$ 

\* وأقوى أدلة إثبات الجزء أنه لو وضعت كرة حقيقية على سطح حقيقي لم تماسه إلا بجزء غير منقسم، إذ لو ماسته بجزئين لكان فيها خط بالفعل، فلم تكن كرة حقيقية وأشهرها عند المشايخ وجهان: الأول: أنه لو كان كل عين منقسماً لا إلى نهاية لم تكن الخردلة أصغر من الجبل، لأن كلاً منهما غير متناهي الأجزاء, والعظم والصغر إنماه و بكثرة الأجزاء وقلتها, وذلك إنما يتصور في المتناهي.

تو جیسمہ: -اور جزء الذی لا یتجزیٰ کے اثبات کی سب سے قوی دلیل ہیہے کہ اگر کرہ حقیقی کو مطح حقیقی پر رکھاجائے توسطح حقیقی سے کر ہ حقیقی کا وہی جزمماس ہو گاجو غیر نقسم ہے ،اس لیے کہ کرہ اگر سطح سے اپنے دو جزوں سے مماس مو گا توکرہ میں بالفعل خط کا تحقق ہو گا۔ پھر کرہ کر ہ<sup>حقی</sup>قی نہیں ہو گا۔

اورمشائخ کے نزدیک جزء الذی لایت جزی کے اثبات کی دوشہور دلیلیں ہیں۔ پہلی مشہور دلیل ہیہے کہ اگر ہر عین غیر متناہی تقسیم کی طرف منقسم ہو تورائی کا دانہ بہاڑ سے جھوٹانہیں ہوگا، کیوں کہ اس صورت میں ہرایک غیر متناہیۃ الاجزاہوں کے اور بڑا، حیونا ہونا اجزاکی قلت اور کثرت سے ہے اور بیمتنا ہی میں ہی متصور ہے۔

جزء الذي لا يتجزيٰ كے اثبات پريہال سے تين وليليں وي جار ہي ہيں جن ميں ايك قوى تروليل ہے اور مشائعی دو مشہور دلیلیں ہیں۔ دلیل سے پہلے کچھ مصطلحات ذہن نشین کرلینا چاہیے۔

مر رحقیقی: لغت میں گینداور ہر گول چیز کو کرہ کہتے ہیں اور اصطلاح میں کر وحقیقی وہ جسم متدیرے جس کے مرکز یعنی وسطے منطقہ لینی دائرہ کی طرف نکلے ہوئے تمام خطوط برابر ہول۔

کرہ حقیقی کے کچھ لوازمات بھی ہیں:

(۱) کر و حقیق میں صرف ایک سطح ہوتی ہے (۲) کر و حقیق میں کوئی خط بالفعل نہیں ہوتا (۳) اس کی سطح میں کوئی خط تنقیم نہیں ہو تا (م) کر محقیقی کی کوئی نہایت نہیں ہوتی (۵) کر متنابعة الاجزا ہو تا ہے۔

مِنطقة: وه فرضى خط جوزمين ياكره كے جاروں طرف تھينيا ہواہے۔ دائرہ، حلقہ۔

**سطح تقیقی:**اس مقدار کو کہتے ہیں جو صرف طول اور عرض میں تقسیم کے قابل ہو،عمق میں نہیں ،یہاں پرسطح حقیق سے سطح مستوی مراد ہے۔ سطح حقیقی میں ہر چہار جانب سے خطمتنقیم کا تحقق ہوتا ہے۔ آسان لفظوں میں آپ بول سمجھیں کہ سطح حقیقی وہ سطح ہوتی ہے جس میں او کچے پنے نہیں ہو تا، سطح بالکل برابر ہوتی ہے۔

ں ہوں ہے · ں یں اوچ چ ، یں ہو ما، ں باحس برابر ہوں ہے۔ و **اقوی اُدلة إ**ثبات البجزء: -اگر کر مُ<sup>حق</sup>یقی کو طحقیقی پرر کھاجائے توسطحقیقی سے کر مُ<sup>حقی</sup>قی کاو ہی جزمماس ہو گاجو غیر

منقتم ہو، کیوں کہ اگر سطح سے وہ جزمماس ہو گاجو تقتیم کے قابل ہو توکرہ میں خط کا تحقق ہوجائے گاکیوں کہ بغیر خط کے وہ تقیم کے قابل نہیں ہوگا، پھر کرہ کرہ نہیں رہ جائے گا، اس لیے کہ کرہ میں خط بالفعل پایا ہی نہیں جاتا، حالاں کہ ہم نے اسے کرہ حقیقی فرض کیاہے۔ لہذا جزئے غیر نقسم ہی سطح سے مماس ہو گااور یہی جزء الذی لایت جزیٰ ہے۔

مشاری کی دلیل و الذی لا یتجزی کے اثبات میں مشاری نے دومشہور دلیلیں دی ہیں جن میں پہلی دلیل مشاری کی دومشہور دلیلیں دی ہیں جن میں پہلی دلیل سیے کہ اگر ہر عین تقسیم کے قابل ہو تولازم آئے گاکہ رائی کا دانہ پہاڑ سے چھوٹانہ ہو،اس لیے کہ رائی کا دانہ بھی غیر متناہی تقسیم قبول کر رہاہے، لہذارائی کے دانے میں بھی غیر متناہی اجزاپائے گئے اور بہاڑ میں بھی غیر متناہی اجزاپائے جارہے ہیں۔ لہذااس اعتبار سے دونوں متناسبة الاجزاہوئے اور وہ اجسام جو متناسبة الاجزاہوئے ہیں وہ ایک دوسرے کے مساوی ہوتے ہیں۔ لہذا رائی کا دانہ اور پہاڑ دونوں برابر ہوئے۔ اور یہ شس الامراور مشاہدے کے خلاف ہے۔

الثانى: إن اجتماع أجزاء الجسم ليس لذاته, وإلا لما قبل الافتراق, فالله تعالى قادر على أن يخلق فيه الإفتراق إلى الجزء الذي لا يتجزئ, لأن الجزء الذي تنازعنا فيه إن أمكن افتر اقه لزمت قدرة الله تعالى عليه دفعاً للعجز وإن لم يمكن ثبت المدعى.

توجهه: -اور دوسری دکیل بیہ کہ اجزائے جسم کا اجتماع لذاتہ نہیں ہے، ورنہ جسم افتراق کو قبول نہیں کرتا۔ لہذااللہ تعالیٰ اس پر قادر ہے کہ جسم میں ایسے جزتک افتراق پیدا کر دے کہ پھر اس کی تقسیم نہ ہوسکے، کیوں کہ متنازع فیہ جزمیں اگر افتراق ممکن ہوگا تو تجزختم کرنے کے لیے اس پر اللہ تعالیٰ کی قدرت ضرور ہوگی اور اگر افتراق ممکن نہ ہو تومطلوب ثابت ہے۔

مسویت ولیل ثانی: یہاں سے شارح نے جزء الذی لایتجزیٰ کو ثابت کرنے کے لیے مشائح کی دوسری مشہور دلیل لرکی ہے۔

وکیل ہے پہلے پیرجان لیں کہ ٹی سے ذاتیاتِ ٹی کاانفکاک ممکن نہیں ہے۔

سے جان لینے کے بعداب آپ دلیل سمجھیں۔ فرماتے ہیں کہ اجزائے جسم کاجہم میں اجھاع ذاتی نہیں ہے، کیوں کہ اگر ایساہوتا
توکوئی بھی جسم افتراق اوتقیم کو قبول نہیں کر تا۔ حالال کہ ہزشم افتراق اوتقیم کو قبول کر تا ہے اور جب ایسا ہے توذاتِ واجب تعالی کو
اس پر قدرت ہے کہ کی جسم میں تقیم درقیم کرتے ہوئے اس جز تک تقیم کر دے کہ مزید پھر اس کی تقیم نہ ہوسکے، اس کانام جزء
الذی لا یتجزیٰ ہے۔ لہذا اہمارا مطلوب ثابت ہے۔ مطلوب اس لیے ثابت ہے کہ واجب تعالی نے جس جسم کی تقیم جزء
الذی لا یتجزیٰ تک کردی ہے، اگر اس جزمیں پھر تقیم ممکن ہوگی تواللہ تعالی اس میں تقیم ضرور کر دے گا، کیوں کہ اگر نہیں کر
یائے گا تو تجزلازم آئے گا، جو واجب تعالی کے منافی ہے۔ لہذا اس کو قدرت ہوگی کہ اس کی تقیم پھر اس طرح کر دے اور یہ خلافِ
مفروض ہے، کیوں کہ ہم نے مان لیا ہے کہ اس کی تقیم حجزء الذی لا یتجزیٰ تک ہو چکی ہے اور اگر خلافِ مفروض ہے بچنے
کے لیے مانا جائے کہ مزید اس جزمیں انقیم محال ہے تو یہی جزء الذی لا یتجزیٰ تک ہو چکی ہے اور اگر خلافِ مفروض ہے۔ کے لیے مانا جائے کہ مزید اس جزمیں انقیم محال ہے تو یہی جزء الذی لا یتجزیٰ تک ہو چکی ہے اور اگر خلافِ مفروض ہے۔ کے حال خلاجہ کی کہ اس کی تقیم محال ہے تو یہی جزء الذی لا یتجزیٰ ہے۔ لہذا ایماراد عویٰ ثابت ہے۔

کے لیے مانا جائے کہ مزید اس جزمیں انتھیم محال ہے تو یہی جزء الذی لا یتجزیٰ ہے۔ لہذا ایماراد عویٰ ثابت ہے۔

کے لیے مانا جائے کہ مزید اس جزمیں انتھیم محال ہے تو یہی جزء الذی لا یتجزیٰ ہے۔ لہذا ایماراد عویٰ ثابت ہے۔





الكل ضعيف: أما الأول فلأنه إنما يدل على ثبوت النقطة, وهو لا يستلزم ثبوت الجزء, لأن حلولها في المحل ليس حلول السرياني حتى يلزم من عدم إنقسامها عدم إنقسام المحل.

توجے مہ: -ساری دلیلیں کمزور ہیں،لیکن پہلی دلیل اس وجہ ہے کم زور ہے کہ بیہ نقطہ کے ثبوت پر دلالت کرتی ہے اور نقطہ کا ثبوت جزکے ثبوت کومتلزم نہیں ہے،اس لیے کہ نقطہ کامحل میں حلول حلولِ سریانی نہیں ہے کہ نقطہ کے عدم انقسام ہے محل کاعدم انقسام لازم آئے۔

والکل ضعیف:-اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ جزء الذی لایتجزیٰ کے اثبات کی جتنی دلیلیں دی گئی ہیں سب کمزور ہیں، پھر وجہِ ضعف کو بھی بیان کرتے ہیں۔ ہم پہلے اثباتِ جزکی پہلی دلیل کا خلاصہ پیش کرتے ہیں تاکہ وجہ ضعف کے سمجھنے میں آسانی ہو۔

متکلمین کہتے ہیں کہ کر و حقیقی کا جو جزی سے مماس ہوگاہ وہ جوہر فرد کا عین ہوگایا غیراگر عین ہے توجوہرِ فرد ثابت ہے اور اگر غیر ہے مثلاً وہ نقطہ ہے توضروری ہے کہ اس کامحل محلِ غیر نقسم ہوکیوں کہ محل کا انقسام حال کے انقسام کو مشکر کہ نقطہ کسی بھی جہت میں نقسیم قبول نہیں کرتا ہے ، لہذا ضروری ہے کہ اس کامحل محلِ غیر نقسم ہواور یہی جوہرِ فرد ہے۔

حکماکہتے ہیں کہ بیااتدلال فاسدہ، وجہ فساد سمجھنے سے پہلے بیہ جان کیجے کہ علول کی دوسمیں ہیں۔ سریانی اور طریانی۔ حلول سریانی: حال محل میں بتامہ سرایت کر جائے، یہاں تک کہ ایک کی طرف اشارہ بعینہ دو سرے کی طرف اشارہ ہو، جیسے دودھ کی سفیدی۔ اس کی خصوصیت بیہے کہ اس میں محل کے انقسام سے حال بھی منقسم ہوجا تاہے، جیسے دودھ کے دوجگہ رکھنے سے سفیدی بھی دوجگہ ہوجاتی ہے۔

**حلول طریانی:** حال محل میں بتامہ نہ سرایت کرے ، بلکہ حال محل کا ایک طرف ہوجیسے کہ سطح کاجسم میں حلول اور خط کاسطح میں حلوک اور نقطہ کا خط میں حلول۔اس کی خصوصیت ہیہے کہ اس میں محل کے انقسام سے حال نقسم نہیں ہوتا، جیسے سریقہ میں نہیں منقہ نہ

خط کی تقسیم سے نقطمنقسم نہیں ہو تا۔

عکما کہتے ہیں کہ بیہ ہم تسلیم کرتے ہیں کہ کرہ حقیقی کا جو جر سطح حقیق ہے مماس ہوتا ہے وہ جزغیر مقسم ہوتا ہے، لیکن بیہ ہم نہیں تسلیم کرتے کہ وہ جو برفردہ، بلکہ ہم بیہ کہتے ہیں کہ وہ نقط ہے جو ایک عرض ہے، اس لیے کہ اس کا جو محل ہے وہ خط ہے جو کہ عرض ہے تو ظاہر ہے کہ جب کہ جب کہ جزء الذی لا یہ جن کی جو ہر ہے۔ اب رہ گیا سوال کہ محل کے انقسام سے حال کا انقسام ہوتا ہے تو ہم کہتے ہیں کہ بالکل ہوتا ہے، لیکن بیہ حلول سریانی میں ہوتا ہے مطول طریانی میں نہیں ہوتا ہے کہ طول طریانی فیل سے ہے۔ لہذا ہے ہو سکتا ہے کہ حال عرب موجائے۔ لہذا استدلال تام نہیں ہے۔ حال ہے کہ موجائے۔ لہذا استدلال تام نہیں ہے۔

واضح ہوکہ حکماکی اس تردید میں کوئی زور نہیں ہے۔اس لیے کہ یہ ہم بھی مانتے ہیں کہ نقطہ کامحل خطے، لیکن ہم یہ تسلیم نہیں کرتے کہ جزء مماس جو ہرِ فرد نہیں ہے اور یہ بھی تسلیم نہیں کرتے کہ اس کامحل محلِ غیر نقسم نہیں ہے۔اس لیے کہ اگر محل نقسم اس کامحل ہو تا تومحل کے انعدام سے اس کا بھی انعدام ہو تا، لیکن یہاں ایسانہیں ہے۔اس لیے کہ ہم خط کودو حصوں میں تقسیم کرتے



ﷺ وأما الثانى والثالث: فإن الفلاسفة لا يقولون بأن الجسم متألف من أجزاء بالفعل وأنها غير متناهية , بل يقولون: إنه قابل لانقسامات غير متناهية وليس فيه اجتماع أجزاء أصلاً , وإنما العظم والصغر باعتبار المقدار القائم به . لا باعتبار كثر ة الأجزاء وقلتها و الافتراق ممكن لا إلى نهاية , فلايستلزم الجزء ترجسمه: -ليكن دوسرى اور تيسرى دليل تواس وجه م كرور بك فلاسفه ال ك قائل نهيس بيل كه جمم اجزاك غير متنابي تقسيم ك قابل به اوراس ميل اجزاكا بالكل بى اجتماع نهي بيل مقدار ك لحاظ سے جوجم كے ساتھ قائم به اجزاكی قلت اور كثرت كے اعتبار سے نہيں ہوگا۔

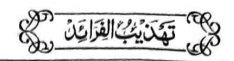
ال عبارت سے دوسری اور تیسری دلیل پر فلاسفہ نے جورد قائم کیا ہے اسے شارح بیان کرتے ہیں۔ یہ سمجھنے سے بہلے یہ جان لیناضروری ہے کہ لامتناہی کااستعال دومعنوں میں ہو تاہے۔

(١) ما لا نهاية له: لعني وه امورجن كي كوئي نهايت نه هو\_

(۲) لاتقفیات:جوخارج میں متناہی ہوکر پائے جاتے ہیں، لیکن ان کے ہر مرتبے کے بعد دوسرے مرتبہ کا تحقق ممکن ہوتا ہے۔

یہ جان لینے کے بعداب فلاسفہ نے جورد قائم کیا ہے، اسے آسانی سے بھھاجا سکتا ہے۔ فلاسفہ کہتے ہیں کہ ہم نے یہ نہیں کہا ہے کہ جہم اجزاے غیر متنا ہیں نقسامات کے قبول کرنے سے لازم آجائے کہ رائی کا دانہ پہلا ہے جھوٹانہ ہو، بلکہ ہم اس کے قائل ہیں کہ جسم غیر متنا ہی انقسامات کو قبول کر تاہے، بعنی اس کی تقسیم کی اسی حد پرختم نہیں ہو سکتی ہے کہ اس کے بعد کی دو سری حد کا تصور نہ ہوجو لا متنا ہی کا معنی ٹانی ہے، جے لا تقفیات کہتے ہیں، جب کہ آپ نے غیر متنا ہی انقسامات سے امراغی کا دورہ ہوتا ہے اور ظاہریات ہے کہ جب متنا ہی انقسامات سے لا متنا ہی کا معنی اول ہورہ ہوتا ہے اور ظاہریات ہوں ہم اس بات کے قائل نہیں ہیں کہ جسم غیر متنا ہی اجزا ہے بافعل مرکب ہے تو دائی کا دانہ اور پہاڑ متنا سببة الا جزاء نہیں ہوں گے، اور جب یہ متنا ہے تا کہ نہیں ہوں گے توغیر متنا ہی انقسامات کے قبول کرنے سے دائی کا دانہ اور پہاڑ دونوں غیر متنا ہی انقسامات کو قبول کررہ ہیں تو دائی کا دانہ پھر بھی پہلا کہ اس بات کے قائل نہیں ہوال کہ جب رائی کا دانہ اور پہاڑ دونوں غیر متنا ہی انقسامات کو قبول کررہ ہیں تو رائی کا دانہ پھر بھی پہلا سے چھوٹا کے دانے میں بازی کے دانے میں اجرائی ہیں اور دائی کا دانہ ور بیہ از رائی کے دانے میں اجرائی ہیں دانے میں اور دائی کا دانے میں بائے جانے دالے اجزا سے زیادہ ہیں اور دائی کے دانے میں اجرائی ہیں، دانے سے بڑانہیں ہے کہ پھاڑ کے اجزا رائی کے دانے میں اجرائی ہیں، دانے سے بڑانہیں ہے کہ پھاڑ کے اجزا رائی کے دانے میں بائے جانے دالے اجزا سے زیادہ ہیں اور دائی کے دانے میں اجرائی ہیں، دانے میں اجرائی کے دانے میں اجرائی کے دانے میں اجرائی کے دانے میں اجرائی کے دانے میں اور کی کہ بھراڑ کے اجزا رائی کے دانے میں باغہ جانے دالے اجزا سے زیادہ ہیں اور دائی کے دانے میں اجرائی کے دانے میں بائی کے دانے میں بائی کے جانے دالے اجزا سے زیادہ ہیں اور دائی کے دانے میں اجرائی کے دانے میں اجرائی کے دانے میں بائی کے دانے میں بائی کے دانے میں اور دائی میں کے دانے میں بائی کی کی دانے میں بائی کے دانے میں بائی کی کورنے کی کورنے کی کی دانے میں بائی کی کورنے کی کورنے کی کورنے کی کی کورنے کی کی دانے میں کی کے





بلکہ اس مقدار کی بنا پر ہے جوان کے ساتھ پائی جاتی ہے۔ پہاڑ کے ساتھ جو مقدار ہے ، وہ بڑی ہے ، اور رائی کے ساتھ جو مقدار ہے ، وہ بڑی ہے ، اور رائی کے ساتھ جو مقدار ہے وہ چھوٹا ہے ، وہ جھاتی ہے اس بیل حرارت پائی جاتی ہے اور برف پھلتی ہے تواس کی مقدار بڑھ جاتی ہے ، باوجوداس کے کہ سی میں کوئی جز نہ بڑھتا اور نہ ہی کم ہوتا ہے۔ لہٰذا معلوم ہوا کہ جسم غیر متناہی انقسام کو قبول کرتا ہے ، توجو ہرِ فرد کا اثبات کیسے ہوگا۔

والافتراق ممکن لا إلی نهایة: -اس عبارت سے شارح متکلمین کی تیسر کی دلیل پر حکمانے جورد قائم کیا ہے اسے پیش کرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ فلاسفہ یہ کہتے ہیں کہ بلاشبہہ اللہ تعالی جسم میں افتراق اورتیم پر قادر ہے، لیکن اس سے جزء الذی لا یتجزیٰ اس وقت ثابت ہوگا جب کہ افتراقات مکنہ کی حدیثر تم ہوجائیں اور یہاں ایسانہیں ہے، کیوں کہ واجب تعالی افتراق غیرمتناہی پر قادر ہے، لہذا جوہر فرد ثابت نہیں ہوگا۔

متکلمین کی طرف ہے اس کا یہ جواب دیاجا تا ہے کہ کل افترا قات ممکن ہیں اور ہمکن پر اللہ تعالی قادر ہے۔ لہذااللہ تعالیٰ اس پر قادر ہے کہ افتراق اس حد تک کر دے کہ پھر اس میں مزید افتراق ممکن نہ ہو، لہذا جوہرِ فرد ثابت ہے۔ کہ کہ کہ کہ کہ کہ

اماأدلة النفى أيضاً فلاتخلو عن ضعف ولهذا مال الإمام الرازى فى هذه المسألة إلى التوقف. توجهده: -اور نفى كى دليلين بهي ضعف عن خالى نبين بين ،اى ليے امام رازى نے اس مسئلے ميں توقف كيا ہے۔

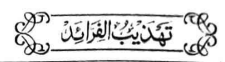
اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ جوہرِ فرد کی نفی کی دلیلیں بھی ضعف سے خالی نہیں ہیں۔ای لیے حضرت امام مخرالدین رازی نے جوہر فرد کے ثبوت دنفی میں توقف کیا ہے۔

امام دازی: -حضرت امام دازی کانام ابوعبدالله محد بن عمر بن سین قرشی ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق و کانی کانی الله علی بین علم کلام اور اصول میں آپ کی تصنیفات بہت کشرت سے پائی جاتی ہیں تفسیر میں آپ کی کتاب «تفسیر کبیر» بہت مشہور ہے۔ ۲۵؍ دمضان ۵۴۴ ہے میں دَے نامی شہر میں آپ کی ولادت ہوئی، جس کی طرف نسبت کرتے ہوئے آپ کوامام دازی کہا جاتا ہے۔ ہرات میں عید الفطر کے دو سرے دن ۲۰۲ ہے میں آپ کا وصال ہوا شکل و شاہت کے اعتبار سے آپ بہت ہی خوب رو تھے، اپنے وقت کے زبر دست شکلم اور مناظر تھے۔ شخ علاء الدین سمنانی شخ جمال الدین کے حوالہ سے بیان فرماتے ہیں کہ انھوں نے خواب میں حضور ہر انتیار کی تواب نے تو چھا: "ما تقول فی حق فحر الدین رازی "توسر کارنے فرمایا: "ر جل و صل إلی مقصودہ"۔

بعض ائمہ مثلاً امام غزالی جوہر فرد کی نفی کے قائل ہیں حضرت قاضی بیضاوی جوہرِ فرد کی قسیم معلی کے منکر ہیں ، کیکن قسیم و ہمی کو جائز قرار دیتے ہیں۔

ام اللِ سنت سیدی سرکاراعلیٰ حضرت امام احمدر ضاقد س سرہ جزء لایتجزیٰ کے ثبوت کے قائل ہیں۔ فرماتے ہیں: "فلاسفہ جتنی دلیلیں جزء لایتجزیٰ اور خلاوغیرہ کے استحالہ میں بیان کرتے ہیں۔ سب مردود ہیں، کوئی دلیل فلاسفہ کی ایسی نہیں جو ٹوٹ نہ سکے۔ فلاسفہ نے جتنی دلیلیں قائم کی ہیں، وہ سب اتصال اجزا کو باطل کرتی ہیں، وجودِ جز کو باطل نہیں





کرتیں اور ترکیبِ جسم کے لیے اتصال ضروری نہیں ، دیوار جسم مرکب ہے اور اس کے اجزامتصل نہیں۔" کھھآئے چل کر فرماتے ہیں:

"میں نے توجرِء لایتجری کا قرآن عظیم سے اثبات کیا ہے۔اللہ تعالی فرماتا ہے:" وَ مَزَّقُنْهُمْ كِيكُلَّ مُمَزَّقٍ" [البا:١٩] اور جم نے ان کو پارہ پارہ کر دیا ہے۔ پارہ پارہ کرنا"مین ق"بمعنی اسم مفعول نہیں کہ اس صورت میں تحصیل حاصل ہوگی،بلکہ جمعنیٰ مصدرے۔"(الملفوظ، جلد چہارم،ص:۱۲)

## **ተ**ተ

الخلاف ثمرة ؟قلنا: نعم في إثبات الجوهر الفرد نجاة عن كثيرٍ من ظلمات الجوهر الفرد نجاة عن كثيرٍ من ظلمات الفلاسفة مثل إثبات الهيولي والصورة المؤدِّي إلى قدم العالم ونفي حشر الأجساد وكثير من أصول الهندسة المبتنى عليها دوام حركة السموات وامتناع الخرق والإلتيام عليها.

ترجهه: -اگر کہاجائے کہ اس اختلاف کا تمرہ اور نتیجہ کیا ہے، ہم کہیں گے کہ ہال جوہرِ فرد کے اثبات سے فلاسفہ کی کثیر ظلمتوں سے نجات ہے ، مثلاً ہیولی اور صورتِ جسمیہ کا اثبات جوقدم عالم اور حشر اجساد کی گفی کی طرف لے جاتا ہے اور کثیراصولِ ہندسہ سے نجات ہے،جن پر آسان کی حرکت اور خرق والتیام کے امتناع کا دار ومدار ہے۔

فإن قيل: هل لهذا: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ جوہرِ فرد کے اثبات اور اس کی نفی کی جو فریقین کی جانب ہے اتنی پر زور دلیلیں دی جار ہی ہیں اور ہر فراتی اپنے موقف پر بوری توانائی کے ساتھ ڈٹا ہواہے تو آخراس اختلاف کا پچھے ثمرہ اور نتیجہ بھی ہے یا بیا اختلاف شجر بے ثمر کی طرح ہے۔

فرماتے ہیں کہ ہاں بیا اختلاف بہت اہمیت کا حامل ہے، جوہر فرد کے اثبات پر ہمارے بہت سارے بنیادی اسلامی عقیدے تکے ہوئے ہیں۔جوہر فردی حفاظت ہمارے لیے نہایت ہی ضروری ہے،ورنے قلی دنیامیں بہت ساری خرابیاں پیدا ہوجائیں گی، ہولی اور صورتِ جسمیہ کا اثبات لازم آجائے گا،جس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ حشرو نشر نہیں ہوگا، حدوثِ عالم کے بجائے عالم قدیم ہو جائے گا۔ آسان میں خرق والتیام محال ہوجائے گا، آسان کی حرکتوں کا دوام لازم آئے گا، وہ ستون جس پر اسلامی عمارت کھٹری ہے زمین بوس ہوجائے گا، لہذا جوہر فرد کے ثبوت و تفی کامسکدایسانہیں ہے کہ آسانی سے درگزر کر دیاجائے۔

شارح نے بطور مثال کچھ نمونے پیش کیے ہیں، مثلاً فلاسفہ کہتے ہیں کہ جسم ہیولی اور صورتِ جسمیہ سے مرکب ہے اور ہیولی قدیم ہے ،اس لیے کہ اگر ہیولی حادث ہو گا تووہ مسبوق بالمادہ ہو گا، یعنی اس کے پہلے بھی ایک ہیولی ہو گا، کیوں کہ ہر حادث مسبوق بالمادہ ہوتا ہے، اور وہ بھی حادث ہو گالہذااس کے تہلے بھی ایک ہیولی ہوگا، پھر چوں کہ وہ بھی حادث ہے لہذااس کے پہلے بھی ایک ہیونی ہوگا، اس طرح جانب ماضی میں سلسلہ لاالی نہایہ بڑھتا چلا جائے گا توسلسل ہیولات لازم آئے گا، جو کہ محال ہے ۔اس استحالہ سے بچنے کے لیے لازم ہے کہ بیرمان لیا جائے کہ جیولی قدیم ہے اور ہیولی صورتِ جسمیہ سے مجرد ہو کر نہیں پایاجاتا ہے اورجسم ہیولی اور صورتِ جسمیہ سے ہی مرکب ہوتا ہے، لہذا ہیولی کے قدیم ہونے سے اجمام كامجى قديم مونالازم آئے گا اور عالم اجساد اور اعراض كے مجموعه كابى نام ب\_لبذ الازم آئے گاكه عالم قديم موجائے



اور "کل قدیم ممتنع العدم" کے فار مولے سے عالم کا فنا ہونا ہی محال ہوجائے گا اور ظاہر ہے کہ جب عالم فنا ہی نہیں ہوگا توحشر کیے برپاہوگا، کیوں کہ دنیا کے فنا ہونے کے بعد ہی حشرِ اجساد کا نمبر آتا ہے۔ دیکھاتم نے۔ "کہاں کھولے ہیں گیسویار نے ، خوشبوکہاں تک ہے۔"

اس سے آپ سمجھ گئے ہوں گے کہ ہمارے لیے جوہرِ فرد کی سیکورٹی کتنی اہم ہے اور یہ مانناکتنا ضروری ہے کہ جسم اجزاے لا پنجزی سے مرکب ہے نہ کہ ہیولی اور صورتِ جسمیہ سے ، جیسا کہ فلاسفہ کہتے ہیں، لہذاہم بہی کہیں گے کہ ہیولی باطل ہوں باطل ہے۔ یہی نہیں بلکہ جوہرِ فرد کے اثبات سے علم ہند سہ جسے جیومیٹری کہتے ہیں اس کے اصول و ضوابط بھی باطل ہوں گے، جن کے تسلیم کرنے سے آسمان میں خرق والتیام کا متناع و غیرہ لازم آتا ہے ، جب کہ عندالشرع آسمان میں خرق والتیام محال نہیں ہے۔ وار اس کی حرکت بھی دائی نہیں ہے۔

چودہویں صدی ہجری کے مجددِ اظلم سیدی سرکار اعلی حضرت امام اہلِ سنت فرماتے ہیں کہ اگر جزء لا پتجزی نہ مانا جائے تو ہیں اور صورت کے قدم کا راستہ کھلے گا،ان دلائلِ فلاسفہ کا اٹھانا پھر طویل وعریض مباحث چاہے گا،اس لیے ہمارے علمانے اسے سرے سے ہی سترد کر دیا ہے۔"گر کہشتن روزِ اول باید" دینِ اسلام میں ذات وصفاتِ اللی کے سواکوئی شی قدیم نہیں۔ رب العزت فرماتا ہے: "بکِ نیٹے السّلوتِ وَ الْاَرْضِ "[ابترہ: ۱۲] نیا پیدا فرمانے والا آسمانوں اور زمین کا۔ (کنزالا بیان) اور حدیث میں ہے: "کان الله ولم یکن معهٔ شی ع"ازل میں اللہ تھا اور اس کے ساتھ کچھ نہ تھا۔ غیر خداکی شی کوقد یم مانا بالا جماع کفر ہے۔ "کان الله ولم یکن معهٔ شی ع"ازل میں اللہ تھا اور اس کے ساتھ کچھ نہ تھا۔ غیر خداکی شی کوقد یم مانا بالا جماع کفر ہے۔ (الملفوظ، جلددوم، ص: ۱۹۸۷)

### \*\*\*

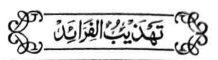
العرض ما لا يقوم بذاته بل بغيره بأن يكون تابعاً له في التحيز أو مختصاً به اختصاص الناعت بالمنعوت على ماسبق لا بمعنى أنه لا يمكن تعقله بدون المحل على ماوهم فإن ذلك إنماهو في بعض الأعراض.

توجسمہ: -اورعرض وم کمن ہے جو قائم بذاتہ نہ ہوبلکہ وہ اپنے غیر کے ساتھ اس طرح قائم ہوکہ اشارہ حسیہ میں اس کے تابع ہوجائے یاغیر کے ساتھ اس کا ختصاص صفت کے موصوف کے ساتھ اختصاص کی طرح ہو، جیسے کہ ماسبق میں گزر چکا ہے۔اس علی میں نہیں کہ اس کا بحصا بغیراس کے لیے کہ کمکن نہ ہوجیسے کہ حض اوگوں کو وہم ہواہے،اس لیے کہ یہ مفہوم بعض ہی اعراض میں ہے۔

سے ماقبل میں بیبتایا گیاہے کہ عالم کی دوسمیں ہیں۔اعیان اور اعراض اور یہ کہ اعیان کی دوسمیں ہیں جسم اور جوہر۔ اب تک اعیان اور اس کی دونوں قسمیں اجسام اور جواہر کی بحث چل رہی تھی اس سے فراغت کے بعد عالم کی دوسری قشم اعراض کی بحث پیش کی جارہی ہے۔

والعرض مالا يقوم بذاته: -اس عبارت سے ماتن نے عرض كى تعريف كى ہے۔واضح ہوكہ جس طرح جم وجوہر اور عين كى تعريف مين تكلمين اور فلاسفہ كے مابين اختلافات ہيں، اسى طرح اعراض كى تعريف ميں بھى اختلافات ہيں اور يہال بھى بناے اختلاف صفات واجب تعالى اور مجردات كى اعراض ميں شموليت اور عدم شموليت ہے۔





عندالمتکلمین عرض وممکن ہے جو بذاتہ قائم نہ ہو بلکہ اپنے قیام میں ماقام بد کے اس طرح تابع ہو کہ ما قام بدہ کی طرف اشار ہوش کی طرف اشارہ ہو، جیسے کہ دو دھ کی سفیدی ہے جو دو دھ کے ساتھ اس طرح قائم ہے کہ جب اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے «ھذا لبن»بولا جائے گاتو یہ بعینہ سفیدی کی طرف بھی اشارہ ہوگا۔

عندالحلاعرض وہ ممکن ہے جو اپنے غیر کے ساتھ اس طرح مختص ہو جیسے کہ صفت کا موصوف کے ساتھ اختصاص ہوتا ہے، جیم ہوتا ہے، جیم موصوف بولا جاتا ہے، جیم ہوتا ہے، جیم اسود ہے، جیم موصوف بولا جاتا ہے، جیم اسود ہے، عرض کی تعریف میں متکلمین اور حکما کے مابین اس بنا پر اختلاف ہے کہ حکما یہ گمان کرتے ہیں کہ صفات واجب تعالی اور مجر دات اعراض ہیں اس لیے ، انھوں نے ایسی تعریف کی جو ان دونوں کو شامل ہے۔ مثلاً صفت قدرت کا واجب تعالی کے ساتھ اس طرح اختصاص ہے کہ ذات واجب موصوف ہے اور قدرت اس کی صفت ہے، بولا جاتا ہے «الله قدید »۔ کے ساتھ اس طرح اختصاص ہے کہ ذات واجب موصوف ہے اور قدرت اس کی صفت ہے، بولا جاتا ہے «الله قدید »۔ اور تکمین صفاتِ باری تعالی کو اعراض نہیں مانتے اور مجر دات مثلاً عقول عثرہ و غیرہ کے محر ہیں، اس لیے اعراض کی ایسی تعریف کرتے ہیں جوصفات باری تعالی کو شامل نہیں ہے۔

لابمعنیٰ أندلایمکن: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ عرض کا جومفہوم بیان کیا گیا ہے کہ عرض وہ ممکن ہے جو قائم بذاتہ نہ ہو، لینی قائم بالغیر ہو تو یہاں پر قائم بالغیر کا مطلب بین نہیں ہے کہ اس کا بھھنا غیر کے سمجھنے پر موقوف ہوجیسے کہ «أبوت» ہے کہ اس کا بھھنا غیر کے سمجھنے پر موقوف ہوجیسے کہ «أبوت» ہے کہ اس کا بھھنا «بنوت» کے سمجھنے پر موقوف ہے - بیمفہوم اس وجہ سے عرض کا نہیں ہے کہ یہ ایک ایسامعٹی ہے جوعرض کی جمیع اقسام کو نہیں شامل ہے - بیمفہوم اعراضِ نسبیہ پر توصادق آتا ہے کیان اعراض غیر نسبیہ مثلاً کیف اور کم پر صادق نہیں آتا۔

اعراض نسبیہ: اعراض نسبیہ وہ اعراض ہیں جن میں ایک کا تعقل دوسرے کے تعقل کے بغیر نہ ہو جیسے ابوت و سریں در محمد براتعقاب سے اختا ممکر نبید

بنوت کہان میں تک کا تعقل دوسرے کے بغیر ممکن نہیں ہے۔

اعراض غیر نسیبی: ایک کا تصور دوسرے کے تصور کے بغیرمکن ہو، جیسے خط اور سطے۔ واضح ہو کہ اعراض جنیں مقولاتِ عشرہ مقولاتِ عشرہ مقولاتِ عشرہ مقولاتِ عشرہ کہتے ہیں، کُل نَو ہیں۔ لیکن جب ان کے ساتھ جوہر کو ملا دیاجا تا ہے تووہ دس انہوجاتے ہیں، جنیں مقولاتِ عشرہ کہتے ہیں، ان میں سات اعراض نسبیہ ہیں، اور دواعراضِ غیر نسبیہ ہیں اور ایک جوہر ہے۔

اعراضِ غيرنسبيه — (١)كم (٢)كيف

اعراضِ نسبير \_ (۱)اين (۲)اضافت (۳)مِلك (۴)وضع (۵)متى (۲)فعل (۷)انفعال اعراضِ نسبير \_ (۲)فعل (۷)انفعال

الله ويعدث في الأجسام والجواهر قيل: هو من تمام التعريف، احترازاً عن صفات الله تعالى. وقيل الابل هو بيان حكمه كالألوان وأصولها، قيل: السواد والبياض، وقيل: الحمرة والخضرة والصفرة أيضاً، والبواقي بالتركيب. والأكوان وهي الإجتماع والإفتراق والحركة والسكون. والطعوم وأنو اعها تسعة، وهي المرارة والحرقة والملوحة والعفوصة والحموضة والقبض والحلاوة والدسومة والتفاهة، ثم يحصل بحسب التركيب أنواع لا تحصى. والروائح وأنواعها كثيرة وليست لها أسماء مخصوصة،



والأظهر أن ماعداالأكوان لا يعرض إلا الأجسام..

تو جسمہ: -اعراض جواہراوراجسام میں پیداہوتے ہیں، کہاگیاہے کہ بیدعرض کی تعریف کا تقہہ ہے اور بیر بھی کہاگیاہے کہ
ایسانہیں ہے بلکہ عرض کابیان تھم ہے، جیسے رنگ اور اس کے اصول کہاگیاہے کہ اصول سیابی اور سفیدی ہیں، یہ بھی کہاگیاہے کہ
رنگ کے اصول سرخی، سفیدی اور زر دی بھی ہیں اور باقی ایک دو سرے کے ملانے سے ہیں، اور اکوان بیہ اجتماع، افتراق، حرکت اور
سکون ہیں اور ذاکتے اس کی توسمیں ہیں، نخی، تیزی، تمکین، گلا پکڑنے والا، کھٹاپن، زبان کو پکڑنے والا، شیرنی، چکناہٹ، پھرکاپن، پھر
ان میں سے بعض کو بعض کے ساتھ ملانے سے بے شار ذاکتے بن جاتے ہیں اور بواس کی بہت ساری تسمیں ہیں جن کاکوئی مخصوص
نام نہیں ہے اور ظاہر تر یہی ہے کہ اکوان کے علاوہ صرف اجسام کوعارض ہوتے ہیں۔

تشريــــــح

ویحدث فی الأجسام و المجواهر: - اس عبارت کا مطلب یہ ہے کہ اعراض اجسام اور اجزا کے لائجزیٰ میں پائے جاتے ہیں۔ یہ عبارت عرض کی تعریف کا تتمہ ہے یا تعریف سے خارج ہے۔ شارح فرماتے ہیں کہ یہ کہا گیا ہے کہ ایک فی الأجسام و الجواهر »تعریف کا تتمہ ہے۔ صفات واجب تعالی کوع سے خارج کرنے کے لیے یہ قید لگائی گئی ہے۔ لیکن شارح نے اسے صیغ تمریض قبل سے بیان فرماکراس بات کوظامر کیا ہے کہ یہ غیر پسندیدہ ہے۔ وجہ یہ ہے کہ اعیان اور اعراض کا مقسم عالم ہے اور عالم ماسواذات و صفات باری تعالیٰ کا نام ہے۔ لہذا صفات مقسم میں واخل ہی نہیں ہیں تواخراج کا سوال کیے پیدا ہوگا۔ اور دوسری وجہ یہ ہے کہ عرض کا مطلب قیام بالغیر ہے اور صفات ذات تعالیٰ کا غیر نہیں ہیں، لہذا صفات کوعرض سے خارج کرنے کے لیے مزید کی قید کالگانا غیر ضروری ہے۔

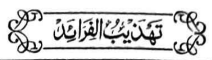
قیل: لابل هو بیان حکمه: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ عبارت «بحدث فی الأجسام والجواهر » تتمہ نہیں ہے۔ بلکہ اس عبارت سے وض کا تھم بیان کیا جارہ ہے ، کیوں کہ عین اور عرض کی تعریف میں ماموصولہ سے امرمکن مراد ہے اور برمکن حادث ہے ، جب کہ صفات باری قدیم ہیں ، تاہم عرض کی تعریف میں قائم بالغیراگرا ختصاص الناعت بالمنعوت کے معلی میں ہوتوالبتہ عرض کی تیتریف صفات کو بھی شامل ہوگی توصفات کو مضات کو بھی شامل ہوگی توصفات کو مضادح کرنے کے لیے بحدث فی الأجسام والجو اهر تعریف میں بڑھانا ضروری ہوجائے گا۔

(۱) الموان: - یہاں سے مصنف نے وض کی مثالیں پیش کی ہیں، فرماتے ہیں کہ وض کے جوبذاتہ قائم نہ ہو، جیسے رنگ کہا گیا ہے کہ رنگ میں اصل دو ہی رنگ ہیں، سیاہ اور سفید بقیہ سارے انھیں دو نول سے مل کریا ایک دو سرے پر غلبہ سے بنتے ہیں اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ سرخی، زر دی اور سبزی بھی سواد اور بیاض کے ساتھ رنگ کے اصول میں داخل ہیں، لہذا اصول پانچ ہوئے نہ کہ دو سیاہ، سفید ہرخ، زر د، ہرا۔ اور باقی رنگ انھیں کے ایک دو سرے کے ساتھ ملانے سے بنتے ہیں۔ اصول پانچ ہوئے نہ کہ دو سیاہ، سفید ہرخ، زر د، ہرا۔ اور باقی رنگ انھیں کے ایک دو سرے کے ساتھ ملانے سے بنتے ہیں۔ (۲) ایکو ان: -کون کی جمع ہے۔ یہ عرض کی دو سری مثال ہے، کسی شک کا کسی جگہ میں ہونا کون ہے۔ حکما اسے این سے تعبیر کرتے ہیں۔ عند المتعلمین کون کی چار قسمیں ہیں ۔ (۱) اجتماع (۲) افتراق (۳) حرکت (۲)) سکون۔

اجتماع: دوجوہروں کے در میان کسی تیسرے جوہر کانہ پایاجانا۔

**افتراق**: دوجو ہروں کا اس طرح ہوناکہ ان کے در میان تیسراجو ہر حائل ہوجائے۔ حرکت بھی شی کا ایسی جگہ میں پایاجاناجس جگہ میں وہ پہلے نہ پائی گئی ہو، بینی اس کے پہلے وہ دوسری جگہ میں رہی ہو۔





**سکون**: ٹنگ کاکسی جگہ پرِ موجود ہونے کے بعد پھراسی جگہ بیہ موجود ہونا۔ عندالفلاسفہ جو حرکت کر سکتا ہولیکن اب کسی وجہ سے وہ متحرک نہ ہو توبیہ سکون ہے ،اس تقدیر پر حرکت وسکون میں عدم وملکہ کا تقابل پایا جائے گا۔

(٣) طعوم: - ذائقہ بیوض کی تیسری مثال ہے، ذائقہ کی انواع بسیطہ نو ہیں، جن کی ایک دوسرے کے ساتھ ترکیب

ہے بے شارفسمیں بنتی ہیں۔

[۱] المرارة - منى جبياكه الموت مين موتى ب اوربيسب خراب ذائقه ب-[۲] الحرقة - تيزى جيسي مرج مين ہوتی ہے۔[۳] ملوحة - ملینی جیساکہ ان اشامیں ہوتی ہے جن میں نمک کی آمیزش ہو۔[٤] العفوصة - گلا پکڑنے والا ذائقہ،بدان اشیامیں ہوتا ہے جن میں کسیلا بن ہوتا ہے، جیسے سورن۔[٥] الحموضة - ترشی،بدان اشیامیں ہوتی ہے، جن میں کھٹاپن ہو۔[7] القبض - زبان پکڑنے والا ذائقہ ہے، عفص اور قبض دونوں ایک ہی ذائقے ہوتے ہیں، فرق سے کہ ایک زبان کومتاثرکرتا ہے اور ایک گلے کو بھی متاثر کر دیتا ہے۔ ہر ایک نے جو چاہا اصطلاح بنالی ہے، بعض لوگوں نے یہ کہا ہے کہ ان میں شدت اور ضعف كافرق موتاب\_[٧] الحلاوة - ميشاذالقه[٨] الدسومة - حكِناب والاذالقه جبياكه جرني مين موتاب-[٩]التفاهة – پييكاذائقه، حبيهاكه روئي ميں ہوتا ہے۔

(4) روائع: - يوض كي چوتھى مثال ہے، كى شىكى بوكوكتے ہيں، اس كى بہت سارى تىمىيں بائى جاتى ہيں جن كاكوئى مخصوص نام نہیں ہے، اس کی تعبیر سی طرف منسوب کرے کی جاتی ہے، جیسے رائعة المسك وغیرہ-

والاظهران ماعدا: -شارح فرماتے ہیں کہ ظاہر تریبی ہے کہ کون کے علاوہ دیگر اعراض صرف اجسام کوعارض ہوتے ہیں جواہر کونہیں عارض ہوتے ، ہال کون ایک ایساعرض ہے جواجسام واعراض سب کوعارض ہوتا ہے۔

\* واذاتقرر أن العالم أعيان و أعراض و الأعيان اجسام وجو اهر فنقول الكل حادث أما الأعراض فبعضها بالمشاهدة كالحركة بعدالسكون والضوء بعدالظلمة والسواد بعدالبياض وبعضها بالدليل وهو طريان العدم كما في اضداد ذلك فإن القدم ينافي العدم لإن القديم إن كان واجبا لذاته فظاهر وإلا لزم استناده إليه بطريق الإيجاب إذ الصادر من الشئ بالقصد و الإختيار يكون حادثا بالضرورة و المستند إلى الموجب القديم قديم ضرورة إمتناع تخلف المعلول عن العلة.

ترجسمه: -اورجب، ثابت ہوگیاکہ عالم اعیان اور اعراض ہے اور اعیان اجسام اور جواہر ہیں توہم کہتے ہیں کہ سب کے سب حادث ہیں لیکن اعراض توبعض کا حدوث مشاہدے سے معلوم ہے جیسے سکون کے بعد حرکت، تاریکی کے بعدروشنی اور سفیری کے بعد سابی اوربعض اعراض کا حدوث دلیل معلوم ہے اور دلیل عدم کا طاری ہوناہے، جیساکدان کی ضدوں میں ہے کیوں کہ قدم عدم کے منافی ہے اس لیے کہ قدیم اگر واجب لذاتہ ہے توظاہر ہے کہ بیاعدم کے منافی ہے اور اگر واجب لذاتہ نہیں ہے تو واجب لذاته کی طرف اس كاستنادبالا يجاب لازم موگا، كيول كرشىك جوبالقصد واختيار صادر موتاب وه بالبدامت حادث موتاب اور جوموجب قديم كي طرف منسوب ہوتا ہوہ بھی قدیم ہوتا ہے علت سے معلول کے تخلف کے محال ہونے کی بداہت کی وجہ سے۔

وإذاتقرران العالم: - يهال سے شارح نے حدوثِ عالم كى دليل ذكرى ب، فرماتے بيل كما قبل سے يہ ثابت موكيا ہے كم



عالم اعیان اور اعراض کے مجموعہ کانام ہے اور بیر بھی ثابت ہو گیاہے کہ اعیان اجسام اور جواہر میں منحصر ہیں۔اب ہم بیہ کہتے ہیں کہ اعیان واعراض حادث ہیں بعض اعراض کاحدوث ہمیں مشاہدے سے معلوم ہے،آئے دن ہم دیکھتے ہیں کہ اشیا پر سکون کے بعد حرکت اور حرکت کے بعد سکون عارض ہوتا ہے، تاریکی کے بعدروشنی اور روشنی کے بعد تاریکی کاعروض ہوتا ہے، سفیدی کے بعد سیابی اور سیابی کے بعد سفیدی عارض ہوتی ہے، اور بعض اعراض کا حدوث ہمیں دلیل سے معلوم ہوتا ہے جیسے حرکت پر حرکت کی ضد سکون کاعدم ہے اور روشنی پراس کی ضد تاریکی کاعدم ہے اور سیاہی پراس کی ضد سفیدی کاعدم ہے اور قدم عدم کے منافی ہوتاہے لہذااعراض قدیم نہیں ہوسکتے اور ظاہرہے کہ جب بی قدیم نہیں ہوں گے تو پھر عادث ہول گے۔

فإن القدم ينافى العدم: -اس عبارت سے شارح نے دليل كاجوبه مقدمه "كل قديم متنع العدم" ہے،اسے ثابت كرتے ہیں،واضح ہوکہ بیالیامقدمہہےجس پر فلاسفہاؤر تکلمین کا اتفاق ہے۔ فرماتے ہیں کہ قدیم یا توواجب لذاتہ ہو گایاواجب لذاتہ نہیں ہوگا اگر قدیم واجب لذاتہ ہے توظاہر ہے کہ بیرعدم کے منافی ہے کیوں کہ واجب کاعدم بداہتا محال ہے اور اگر قدیم واجب لذاته نہیں ہے توہم کہتے ہیں کہاس کے صدور کی علت کیا ہے، آیاممکن ہے یاواجب علت ممکن ہومیکن نہیں ہے ورکنہ کسل ممکنات لازم آئے گاجو کہ محال ہے، لہذاصدور واجب کی علت کے لیے ضروری ہے کہ وہ بھی واجب ہو۔ اب سوال بیہ ہے کہ علت موجبہ سے واجب كاصدوريا توبالاختيار ہو گايابالا يجاب اگر بالاختيار ہو تولازم آئے گاكہ وہ حادث ہوجائے كيوں كہ فعلِ اختيارى صدورِ فعل سے يهلے معدوم ہوتاہے، جب كہ ہم نے اسے قديم ماناہے، للمذاواجب كاصدور فاعل سے بالا يجاب ہو گا اور علت موجبہ قديمه كى طرف جومنسوب ہودہ بھی قدیم ہوتا ہے کیوں کہ علت ِ تامہ سے معلول کا تخلف محال ہے جیسے طلوع شمس سے وجود نہار کا تخلف محال ہے لبندا ثابت ہواکہ قدم عدم کے منافی ہے۔

۔ واضح ہوکہ تکلمین اور فلاسفہ اس پر شفق ہیں کہ صانعِ عالم قدیم ہے اختلاف ان کے مابین قدمِ عالم اور حدوثِ عالم میں ہے اور بياختلاف ال يرمبنى ب كه صانعِ عالم يعنى واجب تعالى فاعل بالايجاب بيافاعلِ مختارب، فلاسفه كاكهزابيب كه وه فاعل بالايجاب ہاور فاعل موجب کی طرف جو منسوب ہووہ بھی موجب ہوتا ہے لینی قدیم ہوتا ہے، لہذاعالم قدیم ہے، جب کہ تکلمین کا موقف میہ ہے کہ واجب تعالی فاعل مختار ہے اور فاعل مختار کی طرف جو منسوب ہوتا ہے وہ حادث ہوتا ہے لہذاعالم حادث ہے کیوں کہ اگر واجب تعالیٰ فاعل بالایجاب ہو تولازم آئے گا کہ صدورْ بعل میں اسے کوئی اختیار نہ ہوجیہے کہ آگ کوصدور حرارت میں کوئی اختیار نہیں ہے،لہذاواجب تعالی فاعل مضطر ہوجائے گااور میہ عجزہے اور عجزوجوب ذاتی کے منافی ہے۔

امام رازی نے فلاسفہ کے اس استدلال کورد کردیا ہے ، فرماتے ہیں کہ موجب قدیم کی تاثیر قدیم میں یا توقد یم کی بقاکی حالت میں ہوگی یا حالتِ عدم میں ہوگی، اگر حالتِ بقامیں ہوگی توبیرایجاد موجودہے جو تحصیلِ حاصل ہے یا حالت عدم میں ہو گی تولازم آئے گاکہ عالم قدیم نہ ہو،جس سے قدمِ عالم اور ایجابِ صالع دونوں کا ابطال لازم آئے گا۔

وأما الأعيان فلأنها لا تخلو عن الحوادث وكل مالا يخلو عن الحوادث فهو حادث وأما المقدمة الأولى فلأنها لاتخلوعن الحركة والسكون وهما حادثان أماعدم الخلوعنهما فلأن الجسم أو الجوهر لايخلوعن الكون فيحيز فإن كان مسبوقا بكون أخر في ذلك الحيز بعينه فهو ساكن وإن لم يكن



مسبوقابكون أخر في ذلك الحيز بل في حيز أخر فمتحرك، وهذا معنى قولهم الحركة كونان في أنين في مكانين، و السكون كونان في أنين في مكانوا حد.

فإن قيل: يجوز أن لا يكون مسبوقا بكون أخر اصلا كما في أن الحدوث فلا يكون متحركا كما لا يكون ساكنا, قلناهذا المنع لا يضر نالما فيه من تسليم المدعى على إن الكلام في الأجسام التي تعددت فيها الأكوان و تجددت عليها الأعصار و الأزمان.

تو جسمه: -لیکن اعیان تویہ حوادث سے خالی نہیں ہوتے اور ہروہ جو حوادث سے خالی نہ ہووہ حادث ہے لیکن پہلا مقدمہ تویہ اس لیے کہ اعیان حرکت اور سکون سے خالی نہیں ہونے اور یہ دو نوں حادث ہیں، لیکن اعیان حرکت اور سکون سے خالی کیوں نہیں ہوتے اس کی وجہ یہ ہے کہ جم یا جو ہر کسی مکان میں ہونے سے خالی نہیں ہوں گے تواگر وہ دو سرے کون سے بعینہ اسی مکان میں ہوتو ہوں تو میتے کہ جسم یا جو ہر کسی مکان میں موجود ہوں تو میتے کہ اسی موجود ہوں کا دو مکان میں ہونا ہے اور سکون دو کون کا دی مکان میں ہونا ہے اور سکون دو کون کا ایک ہی مکان میں ہونا ہے۔ "اگر یہ اعتراض کیا جائے کہ میکن ہے کہ وہ وہ دو سرے کون کے ساتھ بالکل ہی نہ پایا جائے جہیا کہ یہ یہ موجود ہوں کہ اسی خود مدعی کا تسلیم کرنا ہے ، علاوہ ازیں بحث ان اجسام میں ہے جن میں اکوان کا تعدد ہواور شئے رساں نہیں ہے ،کیوں کہ اس میں خود مدعی کا تسلیم کرنا ہے ،علاوہ ازیں بحث ان اجسام میں ہے جن میں اکوان کا تعدد ہواور شئے خوصار اور ذمانوں کا تجد د ہور ہا ہو۔

و أما الأعيان: - اس عبارت سے شارح نے اعيان كے حدوث پر دليل پيش كى ہے جو دومقد مول پر مبنی ہے جن ميں پہلا مقدمہ بيہ ہے كہ" و كل پہلا مقدمہ بيہ ہے كہ" و كل پہلا مقدمہ بيہ ہے كہ" و كل مالا يخلو عن الحو ادث "اور ہروہ جو حوادث سے خالى نہ ہووہ حادث ہے ، ان دونوں مقدموں سے بيہ نتيجہ نكلتا ہے فالا عيان حادث تواعيان حادث ہيں۔

و أما المقدمة الأولئ: -اس عبارت سے شارح نے پہلے مقدمہ اعیان کا حوادث سے عدم خلو کا اثبات کیا ہے، فرماتے ہیں کہ اعیان حوادث سے اس لیے خالی نہیں ہوتے کہ اعیان حرکت اور سکون سے خالی نہیں ہوتے اور بیہ دونوں حادث ہیں، اعیان حرکت اور سکون سے خالی نہیں ہوتے کہ اعیان جسم ہوں یا جو ہر دہ کسی نہ کسی چیز اور مرکان میں ضرور ہوں گے، اب اگر دوسرے آن اور دوسرے وقت میں بھی وہ بعینہ اس چیز اور مرکان میں ہول بغیر کسی فصل کے توبیہ سکون ہے اور اگر دوسرے آن اور دوسرے وقت میں وہ جس مرکان میں سے منتقل ہوکر دوسرے چیز اور مرکان میں آجائیں توبیہ حرکت ہے، لہذا معلوم ہوا کہ اعیان حرکت اور سکون سے خالی نہیں ہوئے۔

وهذامعنی قولهم: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ حرکت وسکون کاجوبیہ مفہوم بتایا گیا ہے کہ جسم یا جوہر جس جگہ میں ہیں، اگر دوسرے آن میں وہاں سے منتقل ہوکر دوسری جگہ آجائیں توبیہ حرکت ہے اور اگر دوسرے آن میں بغیر کی فصل کے ای جگہ میں برر قرابوں توبیہ سکون ہے، یہی مطلب ہے بعض منتظمین کی حرکت اور سکون کی اس تعریف کا "الحر کہ کو نان فی انین فی مکانین "و السکون کو نان فی انین فی مکان و احد "یعنی حرکت دو آن میں دو کون کا دو مکان میں ہونا ہے اور

سکون دوآن میں دو کونِ کاایک مکان میں ہوناہے۔

شار کو بعض شکامین کی اس تعریف میں تاویل کی ضرورت اس وجہ ہے محسوس ہوئی کہ یتعریف مسامحت پر مبنی ہے ایسا اس وجہ سے ہے کہ حرکت کی اس تعریف سے ظاہر ہوتا ہے کہ کون فی المکان الثانی کون فی المکان الاول کے بعتیقتی ہوگا، جس سے بعد الزم آئے گاکہ حرکت دو کون کا مجموعہ ہوجائے، اس قیاس پر سکون کی اس تعریف سے متبادر فی الذیمن بیہ ہوتا ہے کہ مکانِ اول میں کون اول کے بعد ہوگا، جس سے لازم آتا ہے کہ سکون بھی دو کون کا مجموعہ ہوجائے البتہ سکون میں دو نوں کون ایک ہی مکان میں ہوں گے ، حالال کفٹس الامر میں ایسانہیں ہے کہ حرکت اور سکون دو کون کا مجموعہ ہوں گے ، حالال کفٹس الامر میں ایسانہیں ہے کہ حرکت اور سکون دو کون کا مجموعہ ہوں کے ، حالال کفٹس الامر میں ایسانہیں ہے کہ حرکت اور سکون دو کون کا مجموعہ ہوں کا جنہو کیوں کا اس تعریف ہوں۔ کون خابم ہوتا ہے کہ ایک ہی کون حرکت اور سکون دو نوں کا جنہو کیوں کہ اس تعریف کے مطابق کونِ ثانی مکانِ اول میں کونِ اول کے ساتھ سکون ہے اور کونِ ثانی کونِ اول کے ساتھ مکانِ ثانی میں حرکت ہو توا سکون دو نوں کا جزبہو کیوں کہ اس تعریف تعریف میں ایک ہی کون دونوں کا جزبہو کیوں اول کے ساتھ سکون ہے اور کونِ ثانی کونِ اول کے ساتھ مکانِ ثانی میں حرکت ہو توا تعریف میں ایک ہی کون دونوں کا جزبن رہا ہے، جس کا اثر یہ ہوگا کہ حرکت سکون سے بالذات متمیز نہیں ہوگی۔
تعریف میں ایک ہی کون دونوں کا جزبن رہا ہے، جس کا اثر یہ ہوگا کہ حرکت سکون سے بالذات متمیز نہیں ہوگی۔

فان قیل: یعجو زان لایکون: -اس عبارت سے بیداعتراض کیا گیاہے کہ اعیان کا حرکت و سکون سے خالی نہ ہو ماہیں تسلیم نہیں ہے اس لیے کہ یہ مکن ہے کہ بعض اعیان ایسے ہوں جن میں کونِ ثانی بالکل پایا ہی نہ جائے، جیسے کہ وہ اجسام وجواہر جو ابھی پہلی بار عدم سے وجود میں آئے ہیں، لہذا بوقت ِ حدوث وہ نہ تو تحرک ہوں گے اور نہ ہی ساکن ۔ شارح اس اعتراض کا جواب پیش کرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ محترم بیداعتراض توخو دہ اربے دعویٰ کی تائید میں بول رہا ہے، ہم تو قائل ہی اس کے ہیں کہ اجسام و جواہر ماد شہیں تو زراسوج ہم کھر کو لیے اور پھر یہ کہ بہاں بحث ان اجسام و جواہر میں چل رہی ہے جن میں متعدد کون و مکان پائے جاتے ہیں، اس طرح ان پر نئے نئے اعصار اور زمانے بھی آ اور جارہے ہوں، لہذا آپ کا ایداعتراض خارج عن المبحث ہے۔ واضح ہوکہ ان تمام مباحث میں کون سے مرادوہ عرض ہے جسے عند الفلا سفداین سے تعبیر کیا جا تا ہے۔

\*\*\*

الله وأماحدوثهمافلأنهمامن الأعراض وهي غير باقية ولأن ماهية الحركة لمافيها من انتقال حال إلى حال تقتضى المسبوقية بالغير و الأزلية تنافيها و لان كل حركة فهي على التقضى و عدم الاستقرار و كل سكون فهو جائز الزوال لأن كل جسم فهو قابل للحركة بالضرورة ، وقدعر فت ان ما يجوز عدمه يمتنع قدمه.

توجہ مہ: -لیکن حرکت اور سکون کا حدوث تواس لیے ہے کہ یہ دونوں اعراض کی قبیل سے ہیں اور اعراض باقی رہنے والے نہیں ہیں اور اسکون کا حدوث تواس لیے ہے کہ یہ دونوں اعراض کی قبیل سے ہیں اور اعراض باقی رہنے والے نہیں ہیں اور اس لیے کہ حرکت کی اس کے دسم کے درکت کی اس کے دسم ہوا مرکن کے درکت کرنے اور ہر سکون ممکن الزوال ہے اس لیے کہ حرکت گزرنے اور ہر حمال ہوگا۔ ہے اس لیے کہ ہرجم ہالبداہت حرکت کو قبول کرنے والا ہے اور تم نے پہچان لیاہے کہ جوممکن العدم ہواس کا قدم محال ہوگا۔

و اماحدو ٹھما: - اس عبارت سے شارح نے حرکت وسکون کے حدوث پر دلیلیں قائم کی ہیں، حرکت کے حادث ہونے پر بالترتیب دو دلیلیں دی گئی ہیں اور سکون کے حادث ہونے پر ایک دلیل دی گئی ہے، جب کہ ایک مشترک دلیل دی گئی ہے۔ جب کہ ایک مشترک دلیل دی گئی ہے۔ جس سے دونوں کا حدوث ثابت ہوتا ہے، مشترک دلیل ہیہے کہ حرکت وسکون اعراض کی قبیل سے ہیں اور اعراض میں بقا



نہیں ہے اس لیے کہ بقاخود ایک عرض ہے تواگر اعراض میں بقاپائی جائے توقیام العرض بالعرض لازم آئے گا اور یہ محال ہے اور جب اعراض باقی نہیں ہوں گے تودہ قدیم بھی نہیں ہول گے اور جب قدیم نہیں ہوں گے توحادث ہوں گے۔

حرکت کے حدوث کی انفرادی دلیل ہے ہے کہ حرکت کی ماہیت و حقیقت ہی یہی ہے کہ اس میں ایک حال سے دوسرے حال کی طرف انتقال ہواور ظاہر ہے کہ جس حال کی طرف انتقال ہو گاوہ حال پہلے اس میں نہیں ہو گا،لہذااس کے معنٰ ہی میں عدم داخل ہے اور عدم ازلیت کے منافی ہے۔

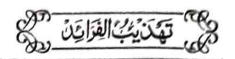
اور حرکت کے حدوث کی دوسر کی انفرادی دلیل ہے ہے کہ حرکت میں ہمیشہ مرور اور عدم ثبات ہو تا ہے ایک حالت اس میں مجھی بر قرار نہیں رہتی اور عدم ثبات حدوث کامتقاضِی ہے۔

المقدمة الثانية فلان مالا يخلو عن الحادث لو ثبت في الأزل لزم ثبوت الحادث في الازل و هو محال وههنا أبحاث الأول أنه لا دليل على انحصار الاعيان في الجواهر و الاجسام و أنه يمتنع وجو دممكن يقوم بذاته ولا يكون متحيز الصلاك العقول و النفوس المجردة التي يقول بها الفلاسفة و الجواب أن المدعى حدوث ما ثبت وجوده من الممكنات وهو الأعيان المتحيزة و الأعراض لأن ادلة وجود المجردات غير تامة على مابين في المطولات الثاني ان ماذكر لا يدل على حدوث جميع الاعراض اذمنها ما لا يدرك بالمشاهدة حدوث لا حدوث اضداده كالاعراض القائمة بالسموات من الأضواء و الاشكال و الامتدادات و الجواب ان هذا غير مخل بالغرض لان حدوث الاعيان يستدعى حدوث الاعراض ضرورة انها لا تقوم الابها.

توجہہ: -لیکن دوسرامقدمہ (کل مالا یخلو اعن الحو ادث فھو حادث) توبیاس لیے ہے کہ جو حوادث سے خالی نہ ہواگر ازل میں ثابت ہو توحادث کا بجو تحدار اللہ میں الزم آئے گا اور بید محال ہے۔ اور یہاں پر کھے بحش ہیں۔ پہلی بحث بیہ ہے کہ جو اہر اور اجسام میں اعیان کے انحصار پر کوئی دلیل نہیں ہے اور اس پر بھی کوئی دلیل نہیں ہے کہ ایسے ممکن کا وجود محال ہے جو قائم بذاتہ ہواور محین نہ ہوجیدے عقول اور وہ نفو س مجردہ ہیں جن کے فلاسفہ قائل ہیں۔ جو اب بیہ ہے کہ دعویٰ ان اعیان کے حدوث کا ہے ممکنات میں سے جن کا وجود ثابت ہے اور وہ اعیان متحیزہ اور اعراض ہیں کیوں کہ مجردات کے وجود کے والم کل تام نہیں ہیں جیسا کہ مطولات میں بیان کیا گیا ہے۔ دوسری بحث بیہ کہ جو ذکر کیا گیا ہے وہ جمیع اعراض وہ ہیں بیان کیا گیا ہے۔ دوسری بحث بیہ ہو تا اور نہ ہی ان کی ضدول کے ہی حدوث کا مشاہدے سے ادراک نہیں ہو تا اور نہ ہی ان کی ضدول کے ہی حدوث کا مشاہدے سے ادراک نہیں ہو تا اور نہ ہی ان کی ضدول کے ہی حدوث کا مشاہدے سے ادراک نہیں ہو تا اور نہ ہی ان کی ضدول کے ہی حدوث کا مشاہدے سے ادراک نہیں ہو تا اور نہ ہی ان کی ضدول کے ہی حدوث کا مشاہدے سے ادراک نہیں بی خورث کی ہوتے ہیں۔ وہ اعراض ہیں جو آسانوں کے ساتھ قائم ہیں لیخی روثن شکلیں اور ان کے پھیلاؤ۔ جو اب بیہ کہ یہ مقصود میں مخل نہیں ہے ، اس لیے کہ اس کی حدوث کی ان کی اعدوث بیان کا حدوث اعراض کے حدوث کا بالبدا ہمت متدع ہے کول کہ اعراض اعیان کے ساتھ ہی قائم ہوتے ہیں۔

تشريب وأماالمقدمة الثانية: - حدوث اعيان كى دليل دومقدمول پر منى تقى، جن مين يهلي مقدمه (الاعيان لا تخلو عن





الحوادث) کے ثابت کرنے کے بعد اب یہاں سے ولیل کے دوسرے مقدمہ (کل مالا یخلو عن الحوادث فھو حادث)کو ثابت کیاجارہاہے۔

حاصل بیہ ہے کہ ہروہ جو حوادث سے خالی نہ ہو ضروری ہے کہ وہ بھی حادث ہواس لیے کہ اگر وہ حادث نہیں ہو گا تو پھرازلی ہوگا، پھر چوں کہ اس کے ساتھ حوادث بھی پائے جارہے ہیں لہذا لازم آئے گا کہ حوادث بھی ازل میں پائے جائیں اور ثبوتِ حوادث فی الازل محال ہے۔

ھھناابحاث: - حدوثِ عالم پرمجموعی طور سے جودلیل پیش کی گئے ہے شارح نے اس پروارد ہونے والے چاراعتراضات اوران کے جوابات یہاں پیش کیے ہیں۔

پہلااعتراض: پہلااعتراض ہے کہ آپ نے اعیان کا جو جو اہر اور اجسام میں حصر کیا ہے اس انحصار پر کوئی دلیل نہیں ہے اور اس پر بھی کوئی دلیل نہیں ہے کہ ایے حکمان کا وجود جو قائم بذاتہ ہواور وہ کسی جز میں نہ ہو محال ہے، بلکہ ایسا ہو سکتا ہے کہ پھھ اعیان ایسے ہوں جو جو اہر اور اجسام کی قبیل سے نہ ہوں اور وہ متحیز بھی نہ ہوں جیسے کہ عقول عشرہ، جنمیں عرف شرع میں ملا تکہ کروئی کہتے ہیں اور جیسے کہ نفوسِ ناطقہ ہیں جنمیں شرع میں ارواح سے تعبیر کیا گیا ہے، یہ سب مجرد عن المادہ ہیں، خلاصہ یہ کہ آپ کہ دلیل جو اہر، اجسام اور اعراض کے حدوث پر تودلالت کرتی ہے، لیکن مجردات کے حدوث پر دلالت نہیں کرتی ہے، لہذا ضروری ہے کہ جہارا مقصودان ممکنات کے حدوث کا اثبات مخروری ہے کہ جہارا مقصودان ممکنات کے حدوث کا اثبات ہے جن کا وجود تابت شدہ ہے اور ایے ممکنات صرف جو اہر، اجسام اور اعراض میں تحصر ہیں اور یہ سب کے سب متحیز ہیں اور مجردات کی فنی کی دلیلیں بھی تام نہیں ہیں۔

والثانی ان ماذکو لایدل: -اس عبارت سے شارح نے دوسرااعتراض پیش کیا ہے، یہ اعتراض مسدل کے اس قول پر کیا گیاہے "اما الاعراض فبعضها بالمشاهدة و بعضها بطریان العدم "اس اعتراض کی تقریر یہ ہے کہ یہاں پر مقصود جمیع اجزاکے ساتھ عالم کے حدوث کو ثابت کرنا ہے جس کے لیے ضروری ہے کہ جمیع اعراض کے حدوث کو ثابت کیا جائے، لیکن آپ کی دلیل سے آخیس اعراض کا حدوث ثابت ہورہا ہے جن کے حدوث کا علم جمیس مشاہدے سے ہوتا ہے لیکن وہ اعراض جن کے حدوث کا ادراک جمیس مشاہدے سے نہیں عالم جو آسانوں کے حدوث کا ادراک جمیس مشاہدے سے نہیں ہوا اس کا حدوث اس دلیل سے نہیں ثابت ہوتا ہے، مثلاً وہ اعراض جو آسانوں کے ساتھ قائم ہیں، جیسے آسانوں کی اشکال کرویہ اور ان کے امتدادات، لیمن طول، عرض عمق اور ان کی روشنیاں۔

جواب یہ ہے کہ یہ اعتراض ہمارے لیے مخل نہیں ہے اس کیے کہ ہم نے حرکت و سکون کے حدث کی دلیل ہے جمیع اعیان کا حدوث ثابت کردیا ہے اور جمیع اعیان کا حدوث ان جمیع اعراض کے حدوث کو مسلزم ہے جواعیان کے ساتھ قائم ہیں خواہ ہم ان کامشاہدہ کرتے ہوں یانہ، اس لیے کہ میکن نہیں ہے کہ ما قام بہ توحادث ہواور قائم حادث نہ ہو۔

### **ተተ**

\* الثالث ان الازل ليس عبارة عن حالة مخصوصة حتى يلزم من وجود الجسم فيها وجود الحوادث فيها وجود الحوادث فيها بالحوادث فيها بالماضي ومعنى أزلية الحركات الحادثة أنه ما من حركة إلا وقبلها حركة اخرى لا إلى بداية وهذا هو مذهب

الفلاسفة وهم يسلمون أنه لا شئ من جزئيات الحركة بقديم و إنما الكلام في الحركة المطلقة و الجواب أنه لارجو دللمطلق إلا في ضمن الجزئي فلا يتصور قدم المطلق مع حدوث كل من الجزئيات.

توجسمہ: -تیسری بحث بیہ کہ ازل کی مخصوص حالت کانام نہیں ہے کہ اس میں جسم کے وجود سے حوادث کا بھی اس میں وجود لازم آئے بلکہ ازل عدم اولیت کانام ہے اور جانب ماضی میں از منئہ مفروضہ غیر متناہیہ میں وجود کے برقرار رہنے کانام ہے اور حرکاتِ حادثہ کی ازلیت کا مطلب بیہ ہے کہ ایسی کوئی حرکت نہیں ہے کہ اس کے پہلے دوسری حرکت لاالی بدایہ نہ ہواور یہی فلاسفہ کا مذہب ہے۔ بیدلوگ بیسلیم کرتے ہیں کہ حرکات مخصوصہ قدیم نہیں ہیں اور کلام تو حرکت مطلقہ کے بارے میں ہے اور جواب بیہ ہے کہ مطلق کا وجود مخصوص فرد کے ممن میں ہی ہوتا ہے لہذا جزئیات میں سے ہرایک کے حدوث کے ساتھ مطلق کے قدم کا تصور کیا جاسکتا ہے۔

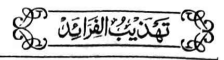
الثالث ان الأزل: - يہال سے تيسراا عتراض پيش كيا گيا ہے۔ يہا عتراض دليل كے اس دوسرے مقدے پركيا گيا ہے "ما لا بحلو عن الحوادث لو ثبت في الازل لَزِمَ ثبوت الحادث في الازل و هو محال "اعتراض يہ ہے كہ ازل كى مخصوص حالت ياكى متعين وقت كانام نہيں ہے كہ جسم كے اس ميں پائے جانے ہے جسم كے ساتھ ان حوادث كاجھى ازلى ہونا لازم آئے جوجسم كے ساتھ ان حوادث كاجھى ازلى ہونا لازم آئے جوجسم كے ساتھ بائے جاتے ہيں، مثلاً نيچ كادن، ايك خصوص اور تعين وقت پر دلالت كرتا ہے۔ اب اگر كوئى مكان اس دن ميں بنتا ہے تواس مكان كا تحقق اس دن ميں لازم آئے گا اور مكان كے ساتھ اس كے كمينوں كاجھى اس مخصوص دن ميں پاياجانا لازم آئے گاليكن ازليت اس كانام توہے نہيں، بلكہ ازليت عدم اوليت كانام ہے كہ حازف تعرب نام ہوم ایک ہى ہے۔ لينی جانب ماضى جانب ماضى ميں شي خير متنام ہي ميں اس كا وجود بميشہ بر قرار رہا ہو، بھی ختم نہ ہوا ہو۔ دونوں تعرب فوں كام فہوم ایک ہی ہے۔ لينی جانب ماضى ميں گئی شی كے جميشہ پائے جانے كانام ازليت ہے۔

شارح نے از منہ کو مقدرہ سے اس لیے متصف کر دیا ہے کہ زمانہ امرواحد مستمر کا نام ہے ماضی، حال متقبل کی طرف اس کی تقسیم فرضی ہے۔

ومعنی أذلیة الحر کات الحادثة: - یہال سے ایک اعتراض دور کیا جارہا ہے اعتراض یہ ہے کہ فلاسفہ کہتے ہیں کہ افلاک کی حرکت قدیم ہے جب کیفس الامریس ایسانہیں ہے ، افلاک کی جتی بھی حرکتیں ہیں سب حادث ہیں ، توآخر فلاسفہ نے حرکات حادثہ کی ازلیت کا مطلب یہ نہیں حادثہ کی ازلیت کا مطلب یہ نہیں ہور نہیں ہور ہی ہوں جارہی ہیں وہ قدیم ہونی جارہی ہیں وہ قدیم ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جانب ماضی ہیں کہ جو حرکتیں ہور ہی ہیں اور ختم ہوتی جارہی ہیں وہ قدیم ہیں ، بلکہ حرکات فلایہ کے قدیم ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جانب ماضی میں کوئی بھی ایس جائی جاتی کہ اس کے پہلے دوسری حرکت نہ ہو، ہر حرکت سے پہلے دوسری حرکت موجود ہے ، یعنی حرکات فلایہ لاتقفیات کے معنی میں قدیم ہیں ، لہذا عند الفلاسفہ طلق حرکت کے قدم کا دعویٰ کیا گیا ہے ، حرکت کے خصوص افراداور جزئیات کے قدم کا دعویٰ کیا گیا ہے ، حرکت کے خصوص افراداور جزئیات کے قدم کا دعویٰ نہیں کیا گیا ہے لہذا میکن ہے کہ خصوص حرکات توحادث ہوں لیکن مطلق حرکت قدیم ہو۔

جواب یہ ہے کہ ماہیت کلیہ خارج میں افراد سے صَرفِ نظر کرتے ہوئے منفر ڈاپائی ہی نہیں جاتی بلکہ کلی طبعی کا وجود خارج میں ہمیشہ افراد اور مخصوص جزئیات کے شمن میں ہوتا ہے ،انسان خارج میں جب بھی پایا جائے گا توزید ، عمر ،خالد کی شکل میں ہی پایا جائے گا ،میکن نہیں ہے کہ افلاک کی مخصوص حرکتیں تو جائے گا ،میکن نہیں ہے کہ افلاک کی مخصوص حرکتیں تو حادث ہوں اور اسان قدیم ہوا ہے مطاق کے قدم کا دعویٰ نہیں کیا جاسکتا۔





الحاوى المماس لسطح الظاهر من المحوى و الجواب ان الحيز عند المتكلمين هو السطح الباطن من الحاوى المماس لسطح الظاهر من المحوى و الجواب ان الحيز عند المتكلمين هو الفراغ المتوهم الذى يشغله الجسم و تنفذ فيه ابعاده و لما ثبت ان العالم محدث و معلوم ان المحدث لا بدله من محدث ضرورة امتناع ترجح احد طرفى الممكن من غير مرجح ثبت ان له محدثا

توجہ مہ: - چوتھااعتراض میہ کہ اگر ہرجہ جیز میں ہوتواجہام کی عدم تناہی لازم آئے گی کیوں کہ جیزجہم حادی کی وہ سطح باطن ہے جوجہم محوی کی سطح ظاہر سے مماس ہو، جواب میہ ہے کہ عندالمتظمین جیزوہ موہوم کشادگی ہے جس کوجہم بھر دے اورجہم کے ابعاد (طول، عرض، عمق)اس میں نفوذ کر جائیں۔

اور جب بیہ ثابت ہو گیا ہے کہ عالم حادث ہے اور بیہ معلوم ہے کہ نمحدَث کے لیے ایک ممحدث ضروری ہے ، بغیر مرج کے ممکن کے دونوں طرفوں میں کسی ایک کی ترجیح کے امتناع کی بداہت کی بنا پر تو ثابت ہو گیا کہ عالم کے کیے صانع ہے۔

الرابع اندلو کان کل جسم: - اس عبارت سے چوتھااعتراض پیش کیا گیا ہے جو متدل کے اس قول پر دارد کیا گیا ہے "الجسم والجو ھر لا یخلو عن الکون فی الحیز" اعتراض ہے ہے کہ اگریہ فار مولت لیم کرلیا جائے کہ سارے اجسام و جواہر کا جیز میں ہونا ضروری ہے تولازم آئے گاکہ اجسام غیر متنا ہی ہوجائیں جب کہ اجسام کاغیر متنا ہی ہونا باطل ہے اجسام کاغیر متنا ہی ہونا باطل ہے اجسام کاغیر متنا ہی ہونا باطل ہے اجسام کاغیر متنا ہی ہونا اس لیے لازم آئے گاکہ جیز جسم محیط «گھرنے والے جسم »کی دہ باطنی سطح ہے جو جسم محاط «جیسے گھراگیا ہو»کی ظاہری سطح سے ملی ہوئی ہو مثلاً جب ہم کسی پیالے میں پانی رکھیں گے توپانی کا جیز پیالے کی دہ تمام باطنی یعنی اندرونی سطح ہے جو پانی کی ظاہری سطح سے ہر چہار جانب سے ملی ہوئی ہے۔

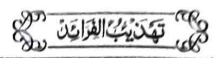
اب اگر ہزشم کے لیے جیز میں ہوناضروری ہوجیسا کہ کہاجارہاہے تواجسام بالبداہت غیر متناہی ہوجائیں گے اس لیے کہ جسم حاوی بھی توایک جسم ہے، لہٰذااس کے لیے بھی ایک جیز ہوگا، پھر جوجسم جیز بنے گاوہ بھی ایک جسم ہے تواس کے لیے بھی ایک جسر ہوگا پھر جوجسم اس کا جیز بنے گاوہ بھی ایک جسم ہوگا تواس کے لیے بھی ایک جسم جیز بنے گا، اس طرح یہ سلسلہ لاالی نہایہ بڑھتا چلا ماریر گاتوان میں بڑگاکہ احسام غیر متناہی ہوجائیں اور یہ اطل ہے۔

جائے گاتولازم ٰآئے گاکہ اجسام غیرمتنائی ہوجائیں اور سہاطل ہے۔
جواب یہ ہے کہ عندالفلاسفہ جیزجہم حاوی اورجہم محوی کی باطنی اور ظاہری سطح کا نام ہے، لیکن عندالمتحکمین جیزاس موہوم کشادگی کا نام ہے جسے جسم بھر دیتا ہے اورجہم کے ابعادِ ثلاثہ جس میں نفوذ کرجاتے ہیں مثلاً جس جگہ پر آپ بیٹھے ہیں وہاں نیچ سے کشادگی کا نام ہے جسے جسم بھر دیتا ہے اور جسم کے ابعادِ ثلاثہ جس میں وہم یہ ہوتا ہے کہ وہ کشادہ ہے،حالاں کہ حقیقت میں فراغ کے کراوپر تک ہر چہار جانب سے ایک خلاہے، جس کے بارے میں وہم یہ ہوتا ہے کہ وہ کشادہ کی کا پایا جانا ضروری کشادگی ) معدوم ہے وہی موہوم کشادگی عندالمتحکمین جیز ہے، لہذا اس تقریر پر کشادگی کے لیے کسی اور کشادگی کا پایا جانا ضروری نہیں ہے،اس لیے اجسام کا غیر متناہی ہونالازم نہیں آئے گا۔

ولمانبت ان العالم: -اس عبارت سے شارح بتار ہے ہیں کہ جب دلائل سے ثابت ہوگیاکہ عالم حادث ہے تواس سے یہ جسی ثابت ہوگیاکہ خاروت ہے تواس سے یہ بھی ثابت ہوگیاکہ ضرور اس کاکوئی صافع ہوگاکیوں کہ حادث مکن ہوتا ہے ،اور کمکن کے وجود وعدم دونوں برابر ہوتے ہیں، الہذا جانب عدم سے جانب وجود کی طرف لانے کے لیے ضرور کوئی مرج ہوگاور نہ ترجیج بلا مرج لازم آئے گی جو کہ محال ہے، الہذا عالم کے لیے کوئی صافع ضرور ہوگا۔

**ተ** 





العالم المحدث للعالم هو الله تعالى أى الذات الواجب الوجود الذى يكون وجوده من ذاته، والا يحتاج إلى شيء أصلاً إذ لو كان جائز الوجود لكان من جملة العالم فلم يصلح محدثاً للعالم ومبداله ، مع أن العالم اسم لجميع ما يصلح علماً على وجود مبدأ له .

تو جسمہ: -اورعالم کے لیے محدث اللہ تعالی ہے، لینی وہ ذات ہے جو واجب الوجود ہے، جس کا وجود خو داس کی ذات ہے ہے، وہ اپنے وجود میں کسی شک کا ہالکل محتاج نہیں ہے، کیوں کہ اگر وہ ممکن الوجود ہو گا تو جملہ عالم سے ہو گا توعالم کے لیے محدث (صالع) اور مبد اپنے کی صلاحیت نہیں رکھے گا، ساتھ اس کے کہ عالم اس مجموعے کا نام ہے جو اپنے مبد ا کے وجود پر علامت کی صلاحیت رکھے۔

تشريـــــــــــــح

والمحدث للعالم: -ماقبل سے یہ ثابت ہوگیاہے کہ عالم بجسے اجزائہ حادث ہے، لہذااسے پردہ عدم سے منصنہ شہوود پرلانے کے لیے ایک صانع کی ضرورت ہے۔ یہ زمین، یہ آسان، یہ چاند، یہ سورج، یہ سیارے، یہ صحراو بیابان، یہ آبادی، یہ تاحد نگاہ سربغلک پہاڑوں کا پھیلا ہواسلسلہ، یہ تمام چیزیں زبانِ حال سے چیج بھی گربتارہی ہیں کہ ضرور ہماراکوئی خالق ہے، ضرور ہماراکوئی وجود بخشنے والاہے، پس پردہ کوئی اور بھی طاقت ہے جس کی کار فرمائی کا جلوہ ہر ہرشی میں نظر آرہاہے، اور وہ جستی وہی ہے جے ہم اللہ تعالی کہتے ہیں۔

أى الذات الو اجب الوجود: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ صانعِ عالم اللہ تعالیٰ ہے، یعنی وہ ذات ہے جوواجب الوجود الوجود ہے، جس کا وجود ہر حال میں ضروری ہے، عدم اس پر محال ہے۔ شارح نے اسم واجب تعالیٰ کی تفسیر ذات واجب الوجود سے اس کا متصف ہونا اور سے اس کا متصف ہونا اور سے اس کا متصف ہونا اور جسمیت و عرضیت اور جملہ تنزیبات سے اس کا منزہ ہونا اس لیے ہے کہ وہ واجب الوجود اور جمیع محامد اور صفاتِ کمالیہ کا جامع ہے اور اس کا وجود خود اس کی ذات واجب تعالیٰ خود این وجود کے لیے علتِ تامہ ہے، وہ اپنے وجود اور ابنی ذات و صفات میں کی کا بالکل ہی محتاج نہیں ہے۔

إذ لو كان جائز الو جود: -اس عبارت سے شار آنے ذات بارى تعالى كے واجب الوجود اور اس كے صافع عالم ہونے پردليل قائم كى ہے، فرماتے ہيں كہ اگر واجب تعالى واجب الوجود ہونے كہ بجائے ممكن الوجود ہوتو وہ عالم كى قبيل سے ہوجائے گا توصافع عالم بينے كى اس ميں صلاحيت ہى نہيں پائى اس ليے كہ عالم بھى ممكن الوجود ہے اور جب وہ خود عالم كى قبيل سے ہوجائے گا توصافع عالم بينے كى اس ميں صلاحيت ہى نہيں پائى جائے گى، اس ليے كہ ممكن ہونے كى بنا پر اب وہ خود ايک مرخ اور وجود دينے والے كامختاح ہوجائے گا اور جب وہ خود علت كامختاح ہوگا تو عالم كے ليے علت كيے ہوگا؟ اور عالم كے ليے مبداعالم كيے ہوگا؟ لإند اسلسلم ممكن ات كے استحالہ سے بچنے كے ليے ضرورى ہے اور ذات بارى تعالى كے علاوہ كوئى اور واجب الوجود نہيں ہوسكتا۔ لإند امعلوم ہواكہ صافع عالم اللہ جل شانہ ہى ہے۔

مع أن العالم اسم لجميع: -اس عبارت سے شارح نے ذات باری تعالی کے واجب الوجود ہونے کو ایک دوسرے انداز سے ثابت کیا ہے، فرماتے ہیں کہ ذاتِ باری تعالی کا واجب الوجود ہوناضر وری ہے، اس لیے کہ اگر وہ ممکن الوجود ہوگا تو پھر وہ عالم کی جنس سے ہوجائے گا تولازم آئے گا کہ وہ خودائے نفس وجود پر علامت ہوجائے اس لیے کہ



عالم اس مجموعے کانام ہے جومبد اُعالم پر علامت ہواور جب مجموع رعالم میں واجب تعالیٰ ممکن الوجود ہونے کی بناپر خود داخل ہے تو لازم آئے گاکہ ذات باری تعالیٰ خود اپنے نفسِ وجود پر علامت ہوجائے اور یہ محال ہے ،اس لیے کہ راجح قول بہی ہے کہ وجود واجب تعالیٰ ذات تعالیٰ کاعین ہے اور علامت ہونے کی صورت میں اس کا بطلان لازم آئے گا،اس لیے کہ شی اور ہے اور علامتِ شی اور ہے اور علامتِ شی اور ہے اور علامتِ شی اور ہے اور علامت ہوجائیں۔

# **☆☆☆☆☆**

\* وقريب من هذا ما يقال: إن مبدا الممكنات بأسر ها لا بدأن يكون و اجباً, إذ لوكان ممكناً لكان من جملة الممكنات, فلم يكن مبدءاً لها. وقد يتوهم أن هذا دليل على وجو د الصانع من غير افتقار إلى إبطال التسلسل، وليس كذلك, بل هو إشارة إلى أحدا دلة بطلان التسلسل، وهو أنه لو ترتبت سلسلة الممكنات لا إلى نها ية لا حتاجت إلى علة ، وهى لا يجوز أن تكون نفسها و لا بعضها ، لاستحالة كون الشىء علة لنفسه و لعلله ، بل خارجاً عنها ، فيكون و اجباً فتنقطع السلسلة .

تو جسمہ: -اور ای دلیل کے قریب قریب وہ ہے جو کہاجاتا ہے کہ جمعے ممکنات کے مبدا کے لیے ضروری ہے کہ وہ واجب ہواس لیے کہ اگروہ ممکن ہوگا توجملہ ممکنات میں سے ہوجائے گا، تواس کے لیے مبدانہیں ہوگا اور بھی وہم یہ کیاجاتا ہے کہ بغیر بطلان تسلسل کے احتیاج کے بیہ وجودِ صانع پر دلیل ہے ، حالال کہ ایسانہیں ہے بلکہ یہ بطلان تسلسل کی دلیلوں میں سے ایک کی طرف اثارہ ہواد انساسل کی دلیل بیہ ہے کہ اگر ممکنات کے سلسلہ کی غیر متناہی طریقے پر ترتیب دی جائے توبیہ سلسلہ ایک علت ہو، عالی سلسلہ خود ہواور یہ بھی ممکن نہیں ہے کہ بعض سلسلہ علت ہو، عالی ہونے کی بنا پر بلکہ علت نفس سلسلہ سے خارج ہوگا تووہ واجب ہی ہوگا تو سلسلہ سے خارج ہوگا تووہ واجب ہی ہوگا تو سلسلہ سے خارج ہوگا تووہ واجب ہی ہوگا تو سلسلہ شقطع ہوجائے گا۔

تشریب کشی انعمالم کرده الده می زیره کلی میشا کشی بیشا و کرد بدر کرد

و قریب من هذا: - ابھی ابھی صالع عالم کے واجب الوجود ہونے پرجودلیل پیش کی گئی ہے شارح کہتے ہیں کہ ای کے قریب قریب وہ دلیل بھی ہے جوصانعِ عالم کے واجب الوجود ہونے پر دی جاتی ہے۔

واضح ہوکہ دونوں دلیلوں کا ہاتھ ل ایک ہے ، فرق صرف ہے ہے کہ جو دلیل ذکر کی گئی ہے وہ بطریقة حدوث ہے اور جو دلیل پیش کی جانے والی ہے وہ بطریقة امکان ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ جمعے ممکنات کے مبدا کے لیے ضروری ہے کہ واجب ہو، اس لیے کہ اگر وہ واجب نہیں ہوگاتو پھر ممکن ضرور ہوگا، اس لیے کہ مبدا ممکنات ممتنع ہویہ بہی البطلان ہے، لہذا اگر وہ واجب نہیں ہوگا توممکن ضرور ہوگا اور جب ممکن ہوگا تووہ خود ممکنات کی قبیل سے ہوجائے گا تواس کے وجود وعدم دونوں برابر ہوں گے، تووہ اپنے وجود میں خود ایک علت کا مختاج ہوگا اور جب وہ خود ہی وجود میں مختاج ہوگا تو ممکنات کے وجود کے لیے مؤثر کیے ہوگا۔

وقدیتوهمانهذادلیل:اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ بعض لوگوں کومثلاً صاحبِ مواقف کویہ وہم ہوگیا ہے کہ وجورصانع پرجودلیل پیش کی گئے ہے ایک ایسی دلیل ہے جوبطلانِ تسلسل کی مختلے نہیں ہے،حالال کہ بیصرف ایک وہم ہے نفس

الامر میں ایسانہیں ہے، بلکہ اس دلیل میں بطلانِ تسلسل کی دلیل کی طرف اشارہ موجود ہے، چول کہ اس میں صراحت کے ساتھ بطلانِ تسلسل کاذکر نہیں ہے اس لیے کچھ لوگوں کو یہ وہم ہوچلا ہے کہ اس دلیل میں بطلانِ تسلسل کی حاجت نہیں ہے۔ صاحبِ مواقف نے جو یہ کہا ہے کہ اس دلیل میں بطلان تسلسل کی حاجت نہیں ہے، اس کی وجہ رہے کہ اس دلیل کا

صاحبِ مواقف نے جو بیہ کہا ہے کہ اس دلیل میں بطلانِ سلسل کی حاجت نہیں ہے ، اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس دیمل کا خلاصہ بیہ ہے کہ اس دیمل کا خلاصہ بیہ ہے کہ اس دیمل کا خلاصہ بیہ ہے کہ اگر سارے موجو دات ممکنات میں منحصر ہو جائیں گے تو سرے سے کوئی شئ ہی نہیں پائی جائے گی اس لیے کہ ممکن کا وجو دخو دہی غیر ستقل ہے تو جب اس کا خو دہی وجو د نہیں ہے تو وہ کسی شئ کو وجو د کیسے دے گا، اس لیے کہ لا وجو د فلا إیجاد وجو د نہیں تو ایجاد نہیں ، لہذا بیہ مانا ضروری ہے کہ سارے موجو دات ممکنات میں داخل نہیں ہیں۔ ایک وجو د ضرور ایسا ہے جو واجب ہے اور وہ ذات واجب تعالی کا وجو د ہے جو صانع عالم ہے۔

محقق سیرالسندنے بھی اس دلیل کو پسند کیا ہے، اس لیے شار کے نے اس پر رد کرتے ہوئے میہ فرمایا کہ میہ صاحبِ

مواقف جیسے لوگوں کاوہم ہے، حقیقت اس کے برعکس ہے۔ و أنه لو تو تبت: -اس عبارت سے شارح نے بطلانِ تسلسل کی اس دلیل کو بیان کیا ہے جس کی طرف ذکر کی گئی دلیل میں اشارہ کیا گیا ہے۔ دلیل سے پہلے جان لیجے کئیں سے سی سلسلہ کا آغاز ہواسے مبدا کہتے ہیں، بلفظِ دیگر جو کی معلول کی علت ہواسے مبدا کہتے ہیں،اب دلیل پیش کی جارہی ہے۔

**ተ**ተተ

الأحير المعلول الأدلة برهان التطبيق، وهو أن تفرض من المعلول الأخير إلى غير النهاية جملة ومماقبله بواحد مثلاً إلى غير النهاية جملة أخرى، ثم تطبق الجملتين بأن نجعل الأول من الجملة الأولى بإزاء الأول من الجملة



الثانية, والثانى بالثانى وهلم جرَّا, فإن كان بإزاء كل واحد من الأولى واحد من الثانية كان الناقص كالزائد وهو محال، وإن لم يكن فقد و جدفى الأولى ما لا يو جد بإزائه شىء فى الثانية فتنقطع الثانية و تناهى و يلزم منه تناهى الأولى لأنها لا تزيد على الثانية إلا بقدر متناه ، و الزائد على المتناهى بقدر متناه يكون متناهياً بالضرورة.

توجسمہ: -اور بطلان اسل کی مشہور دلیلوں میں برہان طبق ہے، وہ یہ ہے کہ ہم معلول اخیر سے لا إلی نہایة ایک مجموعہ فرض کرتے ہیں اور اس مفروضہ مجموعے سے ایک عدد و پہلے لاالی نہایہ ایک اور مجموعہ فرض کرتے ہیں پھر ہم دونوں مجموعوں کی تطبیق دیں، بیں طور کہ پہلے مجموعہ کے پہلے جز کو دوسرے مجموعہ کے پہلے جز کے مقابل میں رکھیں اور دوسرے کو دوسرے کے مقابل میں کردیں، اس طرح کرتے جائیں تواگر پہلے مجموعہ کے ہر جز کے مقابل میں دوسرے مجموعہ کا کوئی جز ہوتوناقص زائد کے مثل ہوجائے گا اور یہ محال ہے اور اگر پہلے مجموعہ کے ہر جز کے مقابل میں دوسرے مجموعہ میں جزنہ پایا جائے تو دوسر امجموعة طع ہوجائے گا اور مینائی ہوجائے گا اور اس سے پہلے مجموعہ کا متنائی ہونالازم آئے گا، اس لیے کہ پہلا مجموعہ دوسرے پر بقدر متنائی ہی زائد ہو گا اور زائد علی المتنائی بقدر المتنائی بداہتا متنائی ہوتا ہے۔

مسوی سور ومن مشهور الأدلة: - بطلان اسل کی مختلف دلیلیں دی جاتی ہیں، جن میں برہانِ طبیق ایک شہور اور آسان دلیل ہے جے شارح نے یہاں پر پیش کیا ہے۔

ہم نے اپنی کتاب «توضیحاتِ احسن شرح ملاحسن کے ص:۱۸۳ پر برہانِ تطبیق اور اس کی شرطوں کو بہت ہی تفصیل سے پیش کیاہے ، جے شرائط میں فلاسفہ اور تکلمین کے اختلاف کی وضاحت کے ساتھ یہاں پرنقل کررہے ہیں۔ تولید میں تباہد کی سے میشد کرا ہے کہ میں کے سے دول کھیں۔ کہا ہیں تاریخ

آتا ہے، ای طرح بالترتیب ثانی اپنے وجود میں اول کا محتاج بھی ہے، لیکن ثانی اول کے وجود کے لیے علتِ تامہ نہیں ہے، یا ترتیب ذکر کے اعتبار سے ہو کہ ایک کا ذکر جہلے ہواور دوسرے کا اس کے بعد ہویاان میں ترتیبِ زمانہ پائی جائے، جیسے بعض اجزا ہے زمان کا تقدم بعض پریاجیسے حضرت نوح مِثْلاِلِمُلاً کا تقدم حضرت عیسلی مِثْلاِلِمَالاً پر۔

واضح ہوکہ یہ شرطیں عندالحکما ہیں لیکن عندالمتنظمین صرف وجود ضروری ہے ، خواہ وجود خارجی ہویا ذہنی مرتب ہول یا غیر مرتب ہول یا متعاقب اور یہ بھی جان لینا چاہیے کہ برہانِ تطبیق کم متصل اور کم منفصل دونوں میں جاری ہوتی ہے۔ یاغیر مرتب مجتمع ہول یا متعاقب اور یہ بھی جان لینا چاہیے کہ برہانِ تطبیق کم متصل اور کم منفصل دونوں میں جاری ہوتی ہے۔ شارح نے یہال کم متصل میں برہانِ تطبیق جاری کی ہے ، جیسا کہ انھوں نے اوّل، ثانی کہ کراس کی طرف اشارہ کیا ہے۔ ان شرائط کی قصیل کے بعد بیہ جان لینا چاہیے کہ جس سے کس سلسلہ کا آغاز ہواا سے مبداکہا جاتا ہے ، بلفظ دیگر جو کسی معلول کی علت ہواسے مبدا کہا جاتا ہے ، بلفظ و بیرے کے لیے کی علت ہوا سے مبدا کہا جاتا ہے ، بلفظ و بیرے کے لیے کی علت ہوا سے مبدا کہا جاتا ہے ، جیسے الف سے کوئی سلسلہ شروع ہو توالف مبدا ہوگا اور جو معلول تو ہولیکن دو سرے کے لیے

علت نہ ہواسے معلول اخیر کہاجا تا ہے ، جیسے کہ آج کادن معلول اخیر ہے ، جس کے لیے علت کل گزشتہ ہے اور وہ بھی معلول ہے اور اس کی علت برسول گزشتہ دن ہے ، اس قیاس پر۔
اور اس کی علت پرسول گزشتہ کادن ہے اور پرسول کادن بھی معلول ہے ، اس کی علت نرسوں کاگزشتہ دن ہے ، اس قیاس پر۔
اس تمہید کے بعد اب برہانِ تطبیق کو بمجھنا چاہیے ، جس کا حاصل ہے ہے کہ امورِ غیر متنا ہیہ کا بالفعل وجود اگر ممکن ہوتو ہم مبد ایعنی الف سے علت و معلول کا ایک لامتنا ہی سلسلہ فرض کریں گے ، اس طرح سے ایک دوسر الامتنا ہی سلسلہ بھی فرض کریں گے جس کی ابتدا پہلے والے سلسلہ سے بقدر واحد بعد سے ہوگا یعنی «ب» ہے۔

تقريب فهم كے ليے ايك مثال ذيل ميں پيش كى جاتى ہے:



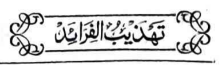
الوهم. فلاير دالنقض بمراتب العدد, بأن تطبق جملتان إحداهما من الواحد لا إلى نهاية, والثانية من الاثنين الوهم. فلاير دالنقض بمراتب العدد, بأن تطبق جملتان إحداهما من الواحد لا إلى نهاية, والثانية من الاثنين لا إلى نهاية, فلا بمعلومات الله تعالى ومقدوراته, فإن الأولى أكثر من الثانية مع لا تناهيهما, و ذلك لأن معنى لا تناهى الأعداد والمعلومات والمقدورات أنها لا تنتهى إلى حدِّلا يتصور فوقه آخر, لا بمعنى أن ما لا نهاية له يدخل في الوجود فإنه محال.

تو جسمہ: - تیطیق اس میں ممکن ہوگی جو تحت وجود داخل ہونہ کہ اس میں جو وہی محض ہوکیوں کہ اس صورت میں تطبیق وہم کے انقطاع سے منقطع ہوجائے گا، البندا مراتب عدد سے اعتراض وار دنہیں ہوگا، بایں طور کہ دونوں مجموعوں کی تطبیق دی جائے ایک کے ایک کی دوسرے کے دوسرے کے ساتھ اور نہ ہی معلومات اور مقد ورات باری تعالی سے ہی اعتراض وار دہوگا کہ اول ثانی سے زیادہ ہے ، باوجو دیکہ دونوں غیر متناہی ہیں۔ اعتراض اس لیے وار دنہیں ہوگا کہ اعداد، معلومات اور مقد ورات کے عدم تناہی کامطلب سے ہے کہ یہ کی ایک حدیر ختم نہیں ہوتے کہ اس کے او پر دوسرے کا تصور نہ ہو، اس معنی میں غیر متناہی نہیں ہیں کہ ان کی کوئی نہایت نہیں اور تحت وجو د داخل ہیں، کیوں کہ ہیر محال ہے۔

وهذاالتطبیق انمایمکن: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ برہانِ تطبیق صرف ان امور غیر متنا ہیہ میں جاری ہوگی جو تحت وجود داخل ہوں، عام ازیں کہ ان کا وجود خارج میں ہویاذ ہن میں، خارج میں وہ ایک ساتھ موجود ہوں یا کیے بعد دیگر ہے ان کا وجود ہو، لیکن وہ امور جو اعتباری اور و ہمی محض ہوں، جن کا خارج اور ذہن میں کہیں بھی وجود نہیں ہوتا ہے، ان میں برہان تطبیق کا اجرانہیں ہوبائے گا جیسے فوقیت اور تحتیت امور اعتباریہ اور انتزاعیہ ہیں، خارج یا ذہن میں کہیں ان کا وجود نہیں ہے، بلکہ جب ہم کسی شی کو او پر لے جائیں یا نیچ لے آئیں تو اس شی سے فوقیت اور تحتیت کا ہماراذ ہن انتزاع اور اعتبار کرتا ہے تو ہیں بوگ ۔ فالص و ہمی امور ہیں، ان میں برہان تطبیق جاری نہیں ہوگ ۔

فلایو دائنقض بمواتب العدد: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ جب بیرواضح کردیا گیاکہ برہان تطبیق صرف آخیں امور میں جاری ہوگی جو تحت و جود داخل ہوں تواب اگر کوئی مراتب اعداد سے اعتراض کرناچاہے، اعتراض نہیں کرسکتا، مثلاً اگر کوئی مراتب اعداد کا ایک فیلی تطبیق سے امور غیر متناہی ہیں الہٰ دااعداد بھی توغیر متناہی ہیں، الہٰ ذابرہانِ تطبیق ان میں بھی جاری ہوگی، مثلاً ہم ایک سے اعداد کا ایک غیر متناہی سلسلہ فرض کرتے ہیں اور ایک دوسراغیر متناہی سلسلہ کے دو کے مقابل میں اور ترہلے کے دو کو احاد کی ایک دوسرے سے تطبیق دیں گے، مثلاً ترہلے سلسلہ کے ایک کودوسرے سلسلہ کے دو کے مقابل میں اور ترہلے کے احاد دوسرے کے قبل کے احاد ملتے چلے جائیں گے تولازم آئے گاکہ ناقص زائد کی طرح سے ہوجائے یا کی موڑ پر جاکر کے مقابل میں دوسرے سلسلے کے احاد ملتے چلے جائیں گے تولازم آئے گاکہ ناقص زائد کی طرح سے ہوجائے یا کی موڑ پر جاکر خرض کیا تھا، وہ متناہی ہوجائے مقابل میں دوسرے سلسلے کی اکائی نہیں مطبی گولازم آئے گاکہ دوسر اسلسلہ جے ہم نے غیر متناہی ہوناہی موجائے مقابل میں دوسرے سلسلے کی اکائی نہیں مطبی گالون مائے گاکہ دوسر اسلسلہ جے ہم نے غیر متناہی ہوناہی ہونالازم آئے گاکہ دوسر اسلسلہ جے ہم نے غیر متناہی ہوناہی ہونالازم آئے گاکہ دوسر اسلسلہ جے ہم نے غیر متناہی ہونالازم آئے گا کہ کوں کہ ذائد علی المتناہی بقدر المتناہی مقابی ہونالازم آئے گا، کیوں کہ ذائد علی المتناہی بقدر المتناہی مقاب ہونالان کے مقابل کہ اعداد کا غیر متناہی ہونالان کے اعلال کہ اعداد کا غیر متناہی ہونالان کے اعلال کہ اعداد کا غیر متناہی ہونالان کے اعداد کا خیر متناہی ہونالان کے اعاد ملاح کے خراص کے اعداد کا خیر متناہی ہونالان کے اعداد کا غیر متناہی ہونالان کا متناہی ہونالان کے گاکہ دوسر اسلسلہ کے مقابل کے اعداد کا غیر متناہی ہونالوں کے دوسر اسلسلہ کو کی کون کہ دوسر اسلسلہ کی تو کر کے دوسر اسلسلہ کی تو کر کونالوں کے دوسر اسلسلہ کو کی کونالوں کے دوسر اسلسلہ کا کونالوں کے دوسر اسلسلہ کی کونالوں کے دوسر اسلسلہ کو کی کونالوں کے دوسر اسلسلہ کی کونالوں کے دوسر اسلسلہ کی کونالوں کے دوسر اسلسلہ کی کونالوں کے دوسر کی کونالوں کو کر کونالوں کے دوسر کے دوسر کی کونالوں کے دو





و لا بمعلو مات الله تعالى و مقدور اته: -اس عبارت سے بھی شارح یہی بتارہے ہیں کہ جب ہم نے واضح کر دیا کہ بر ہانِ تطبیق انھیں غیر متنائی امور میں جاری ہوگی جو تحتِ وجود داخل ہیں تواب اگر کوئی معلومات باری تعالی اور مقدوراتِ باری تعالیٰ سے اعتراض کرنا چاہے تونہیں کر سکتا۔

اعتراض بیھنے سے پہلے یہ جان لیناضروری ہے کہ واجب تعالی کے علم کے تحت جوامور داخل ہیں وہ معلوماتِ باری تعالی ہیں اور اس کی قدرت کے تحت جو داخل ہیں وہ مقدورات باری تعالی ہیں۔ اب یہیں یہ جان لینا چاہیے کہ ذاتِ باری تعالی تواس کے علم کے تحت ہے ، واجب تعالی کو جیسے دیگر اشیا کا علم ہے دلیے ، یا اسے اپنی ذات کا بھی علم ہے ، لیکن جیسے دیگر موجودات اس کی قدرت کے تحت داخل نہیں ہے اسی طرح محالات بھی تحت قدرت نہیں ہیں۔ قدرت کے تحت داخل نہیں ہے اسی طرح محالات بھی تحت قدرت نہیں ہیں۔ اس تقدیر پر معلوماتِ باری تعالی مقدوراتِ باری تعالی سے زائد ہوئے اور مقدورات معلومات سے کم ہوئے۔

اب بیاعتراض دارد ہوتا ہے کہ اگر برہانِ تطبیق تام ہے تو یہ معلومات اور مقد دراتِ باری تعالیٰ میں بھی جاری ہوگی اور چول کہ مقد درات، معلومات ہے کم ہیں لہٰز امقد درات کا سلسلہ منقطع ہوجائے گا اور اس کے انقطاع سے لازم آئے گا کہ معلومات بھی منقطع ہوجائیں تواب لازم آئے گا کہ معلومات اور مقد درات باری تعالیٰ متنا ہی ہوجائیں ،حالال کہ ان کے غیر کے متنا ہی ہونے پرسب کا اتفاق ہے۔

و ذلک لان معنیٰ لاتناهی الأعداد: - شار آاس عبارت ہے بتارہے ہیں کہ اعداد اور معلومات و مقد ورات ہے نہ کورہ طریقے پراعتراض اس لیے وار دنہیں ہوگا کہ بید اموراس معنیٰ میں غیر متنائی نہیں ہیں کہ رہے تحت وجود داخل ہیں اور برہان نظیق ہے مان کے غیر متنائی ہونے کو باطل کر دیا جائے ، بلکہ بید اس معنیٰ میں غیر متنائی ہیں کہ رہے کی بھی ایک مدیر ختم نہیں ہو سکتے جس کے بعد دو سرے کا تصور ممکن نہ ہو ۔ لہذا اگر آپ نے ایک لاکھ کا تصور کر لیا تو اس کے بعد ایک ارب ایک کا تصور ممکن ہوگا تو اعداد کے یہ تصور ممکن ہوگا۔ اس طرح آگر آپ نے ایک ارب کا تصور کر لیا تو اس کے بعد ایک ارب ایک کا تصور ممکن ہوگا تو اعداد کے یہ تصور امن ہوگا۔ اس طرح آگر آپ نے ایک ارب کا تصور کمکن نہ ہو ، ہاں ان کے انقطاع کی صرف ایک صورت تصور اور دہم مقطع ہوجائے تو ہی خود بخود نقطع ہوجائیں گے ، لہذا ان کی تناہی کے لیے برہانِ تطبق جاری کرنے کی کوئی ہوجائے گی ، اس لیے کہ اس کے جریان کے لیے امور غیر متناہیہ میں مزورت نہیں ہو اور ہور کے اس کے جریان کے لیے امور غیر متناہیہ میں استحضار ذہمی خرورت نہیں سکتا، خلاصہ ہیہ کہ اعداد اور معلومات و مقدوراتِ واجب تعالیٰ غیر متناہی تو ہیں لیکن لا تقفیات کے معنی استحضار ذہمی کربی نہیں سکتا، خلاصہ ہیہ کہ اعداد اور معلومات و مقدوراتِ واجب تعالیٰ غیر متناہی تو ہیں لیکن لا تقفیات کے معنی میں متناہی ہور پائے جاہئیں ، لیکن ان کے مارے میں متناہی ہو کر پائے جاہئیں ، لیکن ان کے مارے می متبل میں بتا ہے ہیں جو خارج میں متناہی ہو کر پائے جاہئیں ، لیکن ان کے مارے دو استحفار کی طرف خارج نہ ہوں۔

خلاصہ یہ ہے کہ وہ اعداد اور معلومات و مقدورات جو موجود ہیں وہ متناہی ہی ہیں اور جو موجود نہیں ہیں وہ موہوم ہیں اور موہوم میں برہانِ تطبیق جاری نہیں ہوتی، لہذااعتراضات فاسد ہیں۔

**ተ**ተተ

\* الواحديعنى أن صانع العالم واحد ، ولا يمكن أن يصدق مفهوم واجب الوجود إلا على ذات



واحدة. والمشهور في ذلك بين المتكلمين برهان التمانع المشار إليه بقوله تعالى: (لوكان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا). وتقريره: أنه لو أمكن إلهان لأمكن بينهما تمانع بأن يريد أحدهما حركة زيد والآخر سكونه، لأن كلاً منهما في نفسه أمز ممكن، وكذا تعلق الإرادة بكل منهما في نفسه إذ لا تضاد بين إرادتين، بل بين المرادين، وحينئذ إما أن يحصل الأمران في جتمع الضدان أو لا فيلزم عجز أحدهما، وهو أمارة الحدوث والإمكان لما فيه من شائبة الاحتياج، فالتعدد مستلزم لإمكان التمانع المستلزم للمحال، فيكون محالاً.

توجسمہ: - تینی صانع عالم ایک ہے میکن نہیں ہے کہ واجب الوجود کا مفہوم صادق آئے مگر ایک ذات پر متحکمین کے در میان اس تعلق ہے برہانِ تمانع مشہور ہے جس کی طرف اللہ تعالی کے قول " کو گائ فیہ مآ البہ ہے الآ الله کفسکتاً " سے اشارہ کیا گیا ہے اس کی تقریر ہے کہ اگر دو معبود کمن ہوں گے توان میں تمانع ممکن ہوگا بایں طور کہ ایک حرکت زید کا ارادہ کر سے اشارہ کیا گیا ہے اس کی تقریر ہے کہ اگر دو معبود کمن ہوں گے توان میں تمانع ممکن ہے ہر ایک سے فی نفسہ ارادے کا دو سراسکون زید کا کیوں کہ حرکت و سکون میں ہر ایک فی نفسہ ارم کمکن ہیں ہونجی ان دونوں میں ہے ہر ایک سے فی نفسہ ارادے کا تعلق بھی ممکن ہے کیوں کہ دونوں ارادوں میں کوئی تضاد نہیں ہے بلکہ دونوں کی مراد میں تضاد ہے اور اس وقت یا تو حرکت و سکون دونوں حاصل ہوں گے تودہ نوں صانع میں ایک کا مجزلازم آئے گا اور سے حدوث وامکان کی علامت ہے کیوں کہ اس میں احتیاج کا شائر ہے لہذ اتعدد امکانِ تمانع کو مسلزم ہوں ہے جو شلزم محال ہے تو تعدد محال ہے۔ وامکان کی علامت ہے کیوں کہ اس میں احتیاج کا شائر ہے لہذ اتعدد امکانِ تمانع کو مسلزم ہوں ہوں کے اور اس محال ہے تو تعدد محال ہے۔

الواحد: -وحدت حق سبحانه تعالى پرجودليليس قائم كى گئ بين ان مين بعض وه دليلين بين جواس پر قائم بين كه صانعِ عالم ايك ہے اور بعض وه دليلين بين جواس پر قائم بين كه ذاتِ واجب الوجود ايك ہے۔ شارح نے اپنے قول "ان صانع العالم واحد "كم كراس طرف اشاره كياہے كه آنے والى دليل صانعِ عالم كى وحداثيت پر قائم كى گئ ہے اور ماتن كاقول "والمحدث للعالم هو الله تعالى "بھى اى كوظام كرتاہے كول كه تمانع تعدد صانع اور تعددِ محدث كى صورت ميں بى ممكن ہوتا ہے۔

اور شارح نے اپنے قول "و لا یمکن ان یصدق مفہوم و اجب الوجو د إلا علی ذات و احدہ " سے اس کی طرف بھی اشارہ کیا ہے کہ آنے والی دلیل واجب الوجود کی و صدانیت پر بھی دلالت کرتی ہے کیوں کہ ماقبل میں بیگزر چکا ہے کہ صانع عالم ذاتِ واجب الوجود ہے اس تقذیر پر واحد کا مفہوم بہی ہوگا کہ واجب الوجود کے مفہوم کا اثنین میں اشتراک نہیں ہوسکتالہٰذادلیل واجب الوجود کی وحدانیت پر بھی دلالت کرے گی۔

ظاہریمی ہے کہ بید دلیل صانعِ عالم کی وحدت پر ہی دال ہے جیسا کہ یہی تمانع کے مناسب ہے اور کلام مصنف "والمحدث للعالم هو الله تعالیٰ" کے بھی یہی مناسب ہے۔

وحدت واجب تعالی پر برہان: - وحدت داجب الوجود پر بید دلیل قائم کی جاتی ہے کہ اگر دو داجب ہوں گے تو معنی وجوب میں دو نوں شریک ہوں گے ، لہذاایک کی دوسرے سے تمیز کے لیے ممیز کی ضرورت ہوگی کیوں کہ بغیراس کے دو نوں میں تمایز نہیں ہوگا تو ترکیب داجب لاڑم آئے گی اور سے محال ہے۔

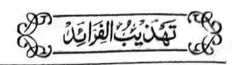
و المشهور فی ذلک بین المتکلمین: - وحدتِ صانع پر متظمین کے در میان جودلیل مشہور ہے اسے برہانِ تمانع کہتے ہیں یہ دلیل دوصانع کے مابین تمانع اور اختلاف کے مفروضے پر منی ہے اس وجہ سے اسے برہانِ تمانع کہتے ہیں اس کی طرف اللہ تعالیٰ نے اپنے قول: '' کو گان فیص آلیکہ گئے الاّ الله کفسکتاً'')(الانبیاء:۲۲) سے اشارہ کیا ہے۔

وحدت صانع پر ولیل اور برہانِ تمانع: – وحدتِ صانع پر برہانِ تمانع ہے ججت قائم کی جاتی ہے جس کی تقریر بیر ہے کہ اگر دو صانع ہول گے توان کے مابین تمانع اور اختلاف ممکن ہوگا مثلاً یہ ممکن ہے کہ ایک جب زید کی حرکت کا ارادہ کرے توای وقت میں دو سرااس کے سکون کا ارادہ کرے کیوں کہ حرکت و سکون میں ہے ہر ایک ممکن الوقوع ہیں بول ہی دونوں میں ہے ہر ایک ممکن الوقوع ہیں بول ہی دونوں میں سے ہر ایک ممکن الوقوع ہیں اور تول میں سے ہر ایک ممکن الوقوع ہیں اور قول میں سے ہر ایک ممکن الوقوع ہیں اور قول میں سے ہر ایک ہے ارادہ کا تعلق بھی ممکن الوقوع ہے یہاں پر تین صور تیں ہوں گی یا تو دونوں کا ارادہ بورا ہوجائے گا دونوں میں اجتماع متضادین لازم آئے گا ایک ہی وقت میں زید متحرک بھی ہوگا اور اسی وقت میں وہ ساکن بھی رہے گا اور ظاہر ہے کہ یہ محال ہے لہٰذا سے صورت میکن نہیں ہے۔ اور ظاہر ہے کہ یہ محال ہے لہٰذا سے صورت میکن نہیں ہے۔

دوسری صورت یہ ہوگی کہ دونول میں سے کی کاارادہ پورانہیں ہوگا اس صورت میں لازم آئے گا کہ دونوں اپنے ارادے پورا کرنے میں معذور اور مجبور ہول یہ عجز ہے اور عجز ایک تقص ہے جو حدوث کی علامت ہے اور صانعِ عالم ہر نقص و عیب سے پاک ہے۔
لہندا میہ صورت بھی ممکن نہیں ہے اب آخری صورت یہ رہ جاتی ہے کہ دونوں میں ایک کاارادہ پوراہوجائے اور دوسرے کاارادہ پورانہ ہوتوجس کاارادہ پورانہیں ہوگا اس کے لیے عجز لازم آئے گا اور عجز حدوث و امراکان کی علامت ہے کیوں کہ اس میں احتیاج کا شائیہ ہوتوجس کا ارادہ پورانہیں ہوگا اس کے لیے عجز لازم آئے گا اور عجز حدوث و امراکان کی علامت ہے کیوں کہ اس میں احتیاج کا شائیہ ہوتا ہر کرتا ہے کہ ٹانی اپنی کمزوری کی بنا پر اول سے مزاحت پر قدرت نہیں رکھتا اور یہ وجوب کے منافی ہے لہذا شابت ہوا کہ تعددِ صانعِ عالم باطل ہے ،صانعِ عالم ایک ہے۔

إذ الا تصاديبين إد احتين بل بين المعر احين: -اس عبارت عثار آن يك اعتراض كا جواب ديا ہے اعتراض ہيہ ہے كہ ايک ہى وقت ميں حركت زيد كا ادادہ اور اس كون زيد كا ادادہ ہي تھار ہيں ہے كہ دونوں ايک ہى وقت ميں متضاد ادادہ كر ليس شار ح اس عبارت سے جواب دية ہيں كہ حركت اور سكون ايک مكن ہى نہيں ہے كہ دونوں ايک ہى وقت ميں متضاد ادادہ كر ليس شار ح اس عبارت سے جواب دية ہيں ہاں دونوں ادادوں كا ادادے كا جو كل ہے لين آب ہيں تضاد ہے ليكن ادادے ميں كوئى تضاد نہيں ہے اس كی وجہ ہيہ كہ حركت و سكون كے ادادے كا جو كل ہے لين جو مريد ہيں ادادہ كرنے والے ہيں ان ميں تحدد ہے ۔ البذا دونوں متضاد ادادہ كر سكتے ہيں ہاں دونوں ادادوں كا تعلق جس ہے ہوہ ضرور ايک ہے جو كہ ذيد ہي كين ذيد ادادے كا كل نہيں ہيك مراد كا كل ہے ليذا ہو تول اور كا كی ہے ہيں ليكن اس بات كا امكان ہو تحت حركت و سكون دونوں جو ہوجائيں مثلاً جاى ، شاى ، ناى تينوں دوست ہيں ايک ساتھ رہتے ہيں ليكن اس بات كا امكان ہر قرار ہے كہ كى مرطے ميں ان ميں اختلاف ہوجائے شائى ہيا دادہ كرے كہ جائى آج ميرے ساتھ مبئى جائے گا اور نائى اى وقت ميں ہيں ہيں ادادہ كرے دولوگ ہيں تو مند ادادہ كرے ساتھ مبئى جى چا جائے اور اى وقت ميں منائى كے ساتھ مبئى جى چا جائے اور اى وقت ميں جائى ، نائى ، نائى منائى ہے سائے دولوگ ہيں تو مناد ادادہ تو كر سے ہيں ، استحالہ اس ميں ہے كہ ذيد جى وقت ميں منائى ہے ساتھ مبئى جى حاز ادادہ كرے اور اى وقت ميں دوست ميں شائى ہى سے کہ ذيد جى وقت ميں متحرک ہے اى دولوگ ہيں وقت ميں منائی ہى دير آبادہ كرے اس ميں كوئى استحالہ اس ميں ہے كہ ذيد جى وقت ميں متحرک ہے اى دولوگ ہيں وقت ميں منائی جى در ہے ہو وقت ميں منائی ہى دونے ميں وقت ميں متحرک ہے اى دولوگ ہيں ہو وقت ميں اس ميں ہے كہ ذيد جى وقت ميں متحرک ہے اى دولوگ ہيں وقت ميں منائی جى در يہ جى وقت دونوں كى مراد پورى ہوجائے اس ميں ہو استحالہ اس ميں ہے كہ ذيد جى وقت ميں متحرک ہے اى دولوگ ہيں ہو سكتا ہے كہ ذيد جى وقت ميں متحرک ہے اى دولوگ ہيں ہو سكتا ہے كہ ذيد جى وقت ميں متحرک ہے اى دولوگ ہيں ہو سكتا ہے كہ ذيد جى وقت ميں متحرک ہے اى دولوگ ہيں ہو سكتا ہے كہ ذير جى وقت دونوں كى مراد پوری ميں ہو سكتا ہے كہ دولوگ ہيں ہو سكتا ہے كہ دولوگ ہيں ہو سكتا ہے كہ دولوگ ہيں ہو سكتا





الله عجره، وإن قدر لزم عجز هذا تفصيل ما يقال: إن أحدهما إن لم يقدر على مخالفة الآخر لزم عجزه، وإن قدر لزم عجز الآخر.وبماذكرنايندفعمايقال:إنهيجوزأنيتفقامنغيرتمانعأوأنتكونالممانعةوالمخالفةغيرممكنة لاستلزامها المحال، أو أن يمتنع اجتماع الإرادتين كإرادة الواحد حركة زيدو سكو نهمعاً.

تو جسمہ: - بینفصیل ہے اس کی جو کہا جاتا ہے کہ دونوں میں ایک اگر دوسرے کی مخالفت پر قادر نہیں ہے تواس کاعجز لازم آئے گااور اگر قادر ہے تودوسرے کاعجزلازم آئے گااور ان دفعات ہے جوہم نے برہان تمائع میں ذکر کیا ہے وہ اعتراضات محتم ہوجاتے ہیں جو کیے جاتے ہیں کہ ان میں بغیر تمانع کے اتفاق ممکن ہے یا ہے کہ متلزم محال ہونے کی وجہ سے ممانعت اور مخالفت کا امکان نبیں ہے یابیکہ دونوں ارادوں کا جتاع محال ہے جیسے کہ ایک کاحرکت زیداور سکون زید کا ایک ساتھ ارادہ کرنا۔

مسویت هذا تفصیل مایقال: -اس عبارت سے شارح نے وحدانیت ِصافع پرایک دوسری دلیل ذکری ہے جوایجاز کلام کا ایک شاندار نمونہ ہے اس دلیل میں متدل نے ضدین کو جمع کیے بغیرائیے دعویٰ پر دلیل پیش کی ہے اس دلیل کو آپ برہان تمانع کے اجمال کانام بھی دے سکتے ہیں، فرماتے ہیں کہ:

اگر دوصانع ممکن ہوں گے توان میں ایک دوسرے کی مخالفت پر قادر ہوگا یانہیں اگر قادر ہوگا تو دوسرے کاعجز لازم آئے گا اور اگر نہیں قادر ہوگا تو پھر اس کاعجز لازم آئے گا اور عجز حدوث کی علامت ہے جو وجوبِ ذاتی کے منافی ہے لہذا دو

دونوں کے ایک دوسرے کی مخالفت پر قدرت رکھنے یانہ رکھنے سے عجز ہایں طور لازم آئے گاکہ ایک اس فعل کی ضد کی انجام وہی سے قاصر ہے دوسرے نے جس فعل کو انجام دے دیا ہے لہذا وہ اپنے فعل میں اس کا مختاج ہے کہ دوسرااس فعل کی جوضدہے وہ نہ کرے۔

و بماذ کو نایندفع مایقال:-اس عبارت سے برہان تمانع کی دفعات پرتین اعتراضات پیش کیے گئے ہیں اور پھر ان کے جوابات دئے گئے ہیں، ہم پہلے ان دفعات کو ذکر کریں گے پھر اعتراضات پیش کریں گے پھر آنھیں دفعات کے آئینے میں اعتراضات کو دفع بھی کریں گے۔

**برہانِ تمانع کی دفعات:-** (۱) دو صانع کے مابین تمانع ممکن ہے، متدل نے اس دفع کو اپنے قول "لأ مكن بینها تمانع "ے بیان کیا ہے۔

کا ہے۔ کے سے بیٹ یا ہے۔ (۲) حرکت وسکون فی نفسہ امر ممکن ہیں اور ان کاارا دہ بھی فی نفسہ ممکن ہے۔ متدل نے اس دفع کواپنے قول "لأن كلا منها في نفسه امر ممكن " عبيان كيا -

(m) حرکت و سکون کے دونوں ارادوں میں کوئی تضاد نہیں ہے بلکہ دونوں کی مراد میں تضاد ہے متدل نے اس دفع كوايخ قول" لا تضاد بين الارادتين بل بين المرادين " سے بيان كيا ہے۔

دفعات پروارد مونے والے تین اعتراضات:-

(۱)- دونوں میں اتفاق کا امکان بر قرار ہے میمکن ہے کہ دونوں باہمی مشاورت اور آپسی تال میل ہے کام کریں

اختلاف وانتشار کی نوبت نہ آنے دیں اس طرح دونوں میں تمانع کا امکان ختم ہوجائے گا۔

معترض نے اس اعتراض کواپنے قول"أنه يجوز أن يتفقِيا من غير تمانع" ہے بيان كياہے-

(۲)- دونوں میں ایک دوسرے کی ممانعت اور مخالفت ممکن نہیں ہے اس لیے کہ مخالفت ایک دوسرے کے عجزیا اجتماع ضدین کومتلزم ہے جو کہ محال ہے جیساکہ خود متدل معترف ہے کہ اگر دونوں کاارادہ بورا ہوجائے توضدین کا اجتماع لازم آئے گااور اگرایک کانہیں بورا ہو گاتواس کاعجزلازم آئے گا۔

معترض نے اس اعتراض کواپنے قول "أو أن تكون المهانعة و المخالفة غير ممكنة لاستلز امها المحال" سے بيان كيا ہے۔

(۳)-دوصائع ہونے کی صورت میں ایک زید کی حرکت کاارادہ کرے اور دوسرااس کے سکون کاارادہ کرے یہ محال ہوتا ہے۔ لہذا ہے اس کیے کہ بیدا جائے نقیفین کومتلزم ہے جو کہ محال ہے اور جس سے کوئی محال لازم آئے وہ خود محال ہوتا ہے۔ لہذا دونوں کا ارادہ کرے تواجماع دونوں کا ارادہ کرے تواجماع میں معانع حرکت زیداور سکونِ زید دونوں کا ارادہ کرے تواجماع مقیضین کے استحالے کی بنا پریہ محال ہے۔

معترض نے اس اعتراض کو اپنے قول "أو أن يمتنع اجتماع الارادتين كإرادة الواحد حركة زيد وسكونه معًا " سے بيان كيا ہے۔

اعتراضات کے جوابات دفعات کی روشن میں:-

(۱)-ہم بیہ لیم کرتے ہیں کہ دونوں میں اتفاق ممکن ہے لیکن اتفاق کا امکان مخالفت کے منافی نہیں ہے اس لیے کہ طرفِ موافق جب ضروری ہوتا ہے تو طرفِ مخالف محال ہوتا ہے لیکن جب طرفِ موافق ضروری نہیں ہوتا تو طرفِ مخالف ممکن ہوتا ہے جیساکہ عترض خودای کا قائل ہے کہ اتفاق ممکن ہے ضروری نہیں ہے اور جب اتفاق ضروری نہیں ہے تو دونوں میں تمانع محال نہیں ہوگا اور جب دونوں میں تمانع محال نہیں ہے تو ایک دوسرے کی مخالفت کا امکان بر قرار ہے یہی مفہوم ہماری دلیل کی دفعہ نمبر(۱)" لامکن بینھا تھانع "سے ظاہر ہے۔

آ ثار واخبار بھی ای کوظاہر کرتے ہیں کہ جب دو حکمراں ہوں گے تو بھی نہ بھی ان میں اختلاف ہو گا ہی ایک مملکت میں دو حاکم ہوں تواتفاق کا امکان کم ہو تا ہے اور اختلاف کا امکان زیادہ ہو تا ہے جبیباکہ ہم روز مرہ اس کا مشاہدہ کرتے ہیں لہٰذ ااختلاف ہی رائج ہے اس لیے بیہ حکم ہے کہ امتِ مسلمہ کا خلیفہ اور امام ایک ہوگا۔

(۲)-آپ کامیاعتراض ہمیں تسلیم نہیں ہے کہ دونوں میں تمانع ممکن نہیں ہے اس لیے کہ یہ محال کو مسلزم ہے یہ اعتراض ہمیں اس لیے تسلیم نہیں ہے کہ زید میں فی نفسہ حرکت و سکون دونوں کا وقوع ممکن ہے زید کا تحرک ہونا بھی ممکن ہے اور ساکن ہونا بھی ممکن ہے اور ساکن ہونا بھی ممکن ہے اس لیے کہ بھی ممکن ہے اس لیے کہ دونوں کا ارادہ بھی ممکن ہے اس لیے کہ دونوں فاعل مختار ہیں دونوں کے ارادے میں کوئی تضاد نہیں ہے تضاداس میں ہے کہ دونوں کی مراد بیک وقت بوری ہوجائے زید میں ایک ہی وقت میں حرکت و سکون دونوں کا وقوع ہوجائے، لہذ ااجتماع ضدین لازم نہیں آئے گا جو محال کو مسلزم ہے۔ بہی مفہوم ہماری دلیل کی دفعہ نمبر (۲)-"لان کلا منھا فی نفسہ امر ممکن "سے ظاہر ہے۔



(۳)-صورت مسئلہ میں اجھاعِ ارادتین بالکل محال نہیں ہے ہاں دونوں کی مرادبیک وقت بوری ہوجائے اس میں ضرور استحالہ ہے اس لیے کہ دونوں ارادوں کے محل ایک دوسرے سے جداگانہ ہیں حرکتِ زید کا ارادہ کرنے والا کوئی اور ہے اور سکونِ زید کا ارادہ کرنے والا کوئی اور صانع ہے بر خلاف اعتراض کے کہ اس میں متضاد ارادوں کا محل ایک ہی صانع کو بنایا گیا ہے لہذا ہیہ ممکن نہیں ہے کہ ایک ہی صانع ایک ہی وقت میں حرکتِ زید اور سکونِ زید دونوں کا ارادہ کرے ظاہر ہے کہ آپ ایک ہی وقت میں حرکتِ زید اور سکونِ زید دونوں کا ارادہ کرے ظاہر ہے کہ آپ ایک ہی وقت میں آپ کا ایک ہی وقت میں قیام اور قعود دونوں کا ارادہ کیے کرسکتے ہیں لیکن اگر آپ زید کے قیام کا ارادہ کریں اور ای وقت میں آپ کا ساتھی زید کے بیٹھنے کا ارادہ کرے تواس میں کیا استحالہ ہے اس کا توبا قاعدہ وقوع ہے لہذا قیاس مع الفارق ہے۔ ساتھی زید کے بیٹھنے کا ارادہ کرے تواس میں کیا استحالہ ہے اس کا توبا قاعدہ وقوع ہے لہذا قیاس مع الفارق ہے۔ ساتھی ذید کے بیٹھنے کا ارادہ کر لیک وفعہ نمبر (۳) - " لا تضاد بین الإر ادتین بل المر ادین "سے ظاہر ہے۔

المناهد فمجر دالتعدد لا يستلزمه, لجواز الاتفاق على هذا النظام، وإن أريد النظام، وإن الملازمة عادية المشاهد فمجر دالتعالي المناه المناه المناهم على المعضوم على المعضوم على المناه المناه الفعل المناه المناهد فمجر دالتعدد لا يستلزمه المجواز الاتفاق على هذا النظام المناهد فمجر دالتعدد لا يستلزمه المجواز الاتفاق على هذا النظام المناهد فمجر دالتعدد المناهدة المناهدة

ترجسمہ: -جان لوکہ قول باری تعالی " کو گائ فیصماً البھے" الآالله کفسکتاً" جحت اقناع ہے اور ملازمہ عادی ہے جو خطابیات کے لائق ہے کیوں کہ تعدد حاکم کے وقت ایک دوسرے پرغلبہ پانے اور مخالفت کی عادت جاری ہے جیسا کہ اس کی طرف قول باری تعالی: " وَ کَعَلَا بَعْضُهُ مُ عَلَیٰ بَعْضِ " ہے اشارہ کیا ہے ور نہ تواگر مراد فساد بالفعل ہو یعنی اس موجودہ نظام ہے دونوں کا باہر ہوجانا تو محض تعدد اس کو مسلزم نہیں ہے اس نظام پر اتفاق کے امکان کی وجہ سے اور اگر مراد فساد بالامکان ہو تواس کے انتفا پر کوئی دلیل نہیں ہے بلکہ نصوص آسان کے لیٹے جانے اور اس نظام کے اٹھاد کے جانے پر شاہد ہیں توفساد ممکن ہوگا محال نہیں۔

تشريب المستحدد المستحدد

و اعلم أن قوله تعالىٰ: -اس بحث كوسجهنے سے پہلے كچھ مصطلحات كاسمجھ ليناضروري ہے۔

حجتِ اقناعی: - دلیلِ ظنی کو کہتے ہیں یعنی ایسی دلیل جو صرف ظنِ غالب کا فائدہ دے اس سے یقین حاصل نہیں ہو تا دلیل ظنی کو ججتِ اقناعی اس بنا پر کہتے ہیں کہ جُونِ نظر فی المقد مات کی صلاحیت نہیں رکھتااور برہانِ قطعی کا تحمل نہیں ہو سکتاوہ اس پر قناعت کرتا ہے۔

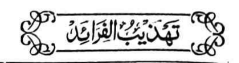
قیاسِ خطانی: - وہ قیاس ہے جو مقدمات مقبولہ یا مظنونہ یا بعض مقبولہ اوربعض مظنونہ سے مرکب ہو بلفظ دیگر قیاس خطابی وہ قیاس ہے جو مقدماتِ ظنیہ سے مرکب ہو۔

اس قیاس سے تھم ظنی حاصل ہوتا ہے جیسے "هذا الحائط ینتشر منه التراب و کل حائط ینتشر منه التراب فهو ینهدم فهذا الحائط ینهدم" اس مثال میں دیوار کے گرنے کا جو تھم لگایا گیا ہے وہ یقینی نہیں ہے البتہ گرنے کاظن ضرور ہے۔ اے دلیلِ خطابی بھی کہتے ہیں اس لیے کہ اکثر خطبااور واعظین اپنی تقریروں میں ای کااستعمال کرتے ہیں اس سے وہ ہاسانی اپنے مطلوب و مقصود کو سامعین کے دلوں میں اتار دیتے ہیں اور سامعین کے طبائع سے اس کے مقدمات مانوس ہوتے ہیں اس لیے تھم کے سمجھنے میں انھیں کوئی دقت نہیں پیش آتی ہے۔

و إلا فإن أريد الفساد: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہيں کہ اگر جمت اقباعی اور ملازمہ عادی نہ ہوبلکہ قطعی اور عقلی ہوتو جمت ہی تام نہیں ہوگی اس لیے کہ" کو گان فینہ مکا البھہ " الآلالله کان مراد ہے کیا مراد ہے گائی فینہ مکا البھہ " الآلالله کان مراد ہے اگر فساد بالفعل مراد ہے یعنی اگر آسمان وزمین میں چند معبود ہوتے توان میں فساد واقع ہوگیا ہوتا تواس تقدیر پر ہمیں ملازمہ ہی تسلیم نہیں ہے اس لیے کہ محض تعدد و قوع فساد کو متلز م نہیں ہے کیوں کہ اس بات کا امکان ہے کہ موجودہ نظام پر ان میں اتفاق ہوگیا ہواور اگر فساد ہے فساد بالامکان مراد ہے لینی اگر آسمان وزمین میں چند معبود ہوتے توان میں فساد ممکن ہوتا تو ان میں اتفاق ہوگیا ہواور اگر فساد ہے فساد بالامکان مراد ہے لینی اگر آسمان وزمین میں چند معبود ہوتے توان میں فساد ممکن ہوتا تو اس میں اتفاق ہوگیا ہواور اگر فساد ہے فیان مراد ہوجودہ نظام در ہم برہم کر دیاجائے گاجیسا کہ قرآن مقدس کی ہے آسمان کو لیسٹی سے جیل مصوص اس پر شاہد ہیں کہ آسمان کو لیسٹیں گے جسے بجل فصوص اس کی پر شاہد ہیں کہ آسمان کو لیسٹیں گے جسے بجل کی شہادت دے رہی ہے: " یُوْمَر نظوی السّبَاءَ کھی السّبِولِّ الْکُتُوبُ " (الانبیاء: ۱۰۳) جس دن ہم آسمان کو لیسٹیں گے جسے بجل فرشتہ نامہ امل کو لپیٹیں ہے۔ (کنزالا بمان)

لہٰذادلیل یقینی نہیں ہے ہاں اگر دلیل ظنی ہو تو کوئی استحالہ نہیں لازم آئے گااس لیے کہ تعدد کی صورت میں ظن اتفاق کو مستبعد قرار دیتا ہے۔ہم مشاہدہ یہی کرتے ہیں کہ جب بھی دو حاکم ہوتے ہیں ان میں اختلاف ہوجا تا ہے اور نظام میں خلل واقع





ہوجاتا ہے لہذاعام لوگ اس مشاہدے سے آسانی سے تبحہ لیں گے کہ دومعبود نہیں ہیں۔

اس بحث سے یہ نہیں مجھنا چاہیے کہ علامہ تفتازانی آیت قرآنیہ کے ججت قطعیہ ہونے کے منکر ہیں بلکہ ان کامطمخ نظریہ ہ کہ اس آیت کے نظم کلام کا جوظاہر ہے وہ حجت اقناعی ہے لیکن اس کا جو باطن ہے وہ بلا شبہہ حجت قطعی ہے لیکن اس کواہل نظر ہی سمجھ سکتے ہیں۔

شارح نے ظاہر آیت پر جحت اقناعی کا حکم لگایا ہے لیکن باطن آیت تویقینیا ججت قطعیہ یقینیہ پر دال ہے۔ انگلیکی کی انگریک

\* لايقال: الملازمة قطعية والمراد بفسادهما عدم تكونهما, بمعنى أنه لو فرض صانعان لأمكن بينهما تمانع في الأفعال كلها فلم يكن أحدهما صانعاً, فلم يوجد مصنوع. لأنا نقول: إمكان التمانع لا يستلزم إلا عدم تعدد الصانع, وهو لا يستلزم انتفاء المصنوع, على أنه ير دمنع الملازمة إن أريد عدم التكون بالفعل, ومنع انتفاء اللازم إن أريد بالإمكان.

توجہہ: -نہ کہاجائے کہ ملازمہ قطعی ہے اور مراد دونوں کے فسادسے دونوں کاعدم دجودہے اس معنی کرکہ اگر دو معبود فرض کیے جائیں توان میں سارے افعال میں تمانع ممکن ہو گا توان میں کوئی بھی صانع نہ ہو گا تو مصنوع نہیں پایاجائے گا اس لیے کہ ہم کہتے ہیں کہ امکان تمانع صرف عدم تعدد صانع کو مشکز م ہیں ہے۔ ملاوہ ازیں اگر عدم وجود بالفعل مرادہے تو ملازمہ کے تسلیم نہ کرنے کا اعتراض وارد ہو گا اور اگر عدم وجود بالا مکان مرادہے تو انتفاے لازم کے نہ تسلیم کرنے کا اعتراض وارد ہو گا اور اگر عدم وجود بالا مکان مرادہے تو انتفاے لازم کے نہ تسلیم کرنے کا اعتراض وارد ہو گا۔

لایقال:الملازمة قطعیة: - بعض لوگوں نے آیت کو تعددالہ کے بطلان پر ججت قطعیہ قرار دیا ہے اور یہ بھی کہا ہے کہ ملازمہ بھی قطعی ہے شارح نے اس عبارت سے ان کے اس استدلال کورد کر دیا ہے۔

جمت قطعیہ ہونے پراستدلال اس طرح کیاجاتا ہے کہ آیت ہیں فسادے متبادر معنی مراد نہیں ہے اور نہ ہی فسادے فساد
ہونے یافعل یافساد بالامکان ہی مراد ہے۔ جیسا کہ مستدل نے منع خلو کے طور پر فساد کواٹھیں ہیں مخصر کر رکھا ہے بلکہ فساد سے بیہاں پر
مراد زمین و آسمان کاعدم وجود ہے اور دلیل ہیہ کہ اگر دوصانع فرض کیے جائیں گے توسارے افعال میں ان کے مابین تمافع اور
شخالف ممکن ہوگا توان میں کوئی بھی صافع نہیں ہوگا تو مصنوع بھی نہیں پایاجائے گا اس لیے کہ جب ایک صافع کی فعل کا ارادہ
کرے گا تو ممکن ہے کہ دوسراصانع اسے وہ کام نہ کرنے دے جیسے کہ جب زید کی دیوار کی تعمیر کا ارادہ کرتا ہے تو خالداس کے لیے
رکاوٹیس کھڑی کر دیتا ہے جس کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ دیوار بینے سے رہ جاتی ہوئی ہے ہوں ہی یہاں بھی بیہ ممکن ہے کہ ایک دوسرے کے
لیے رکاوٹیس کھڑی کر دیتا ہے جس کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ دیوار بینے سے رہ جاتی ہوئی صانع نہیں ہوگا تو مصنوع بھی نہیں پایاجائے گا توگویا کہ
تعددصانع امکان تمانع کو مستلز م ہے اور امکان تمانع انتقاے مصنوع کو مستلز م ہے البند انتیجہ بیہ لکا کہ تعددصانع انتقاے مصنوع کو
مستلز م ہے اور لازم یعنی مصنوع کا نہ پایاجا نابطل ہے اور بطلان لازم بطلان ملزوم پر دال ہوتا ہے۔ لہذ اتعددصانع باطل ہے۔
لانونقول: امکان التمانع: -اس عبارت سے شارح نے اس استدلال کورد کر دیا ہے ، فرماتے ہیں کہ "لو فر ص مانعان

لامکن تمانع "مسلم ہے لیکن امکان تمانع محال ہونے کی بنا پرعدم تعدد صانع کو تومسلزم ہے اس لیے کہ لازم کا استحالہ ملزوم کے استحالے پردال ہو تاہے لیکن امکان تمانع عدم وجود مصنوع کومسلزم نہیں ہے اس لیے کہ اس کا امکان بہر حال بر قرار ہے کہ ان میں ایک بغیرو قوع تمانع کے مصنوعات کی تخلیق کردے کیوں کہ امکان تمانع و قوع تمانع کومسلزم نہیں ہے۔

ردگی به تقریراس تقدیر پر ہوگی جب کہ هوضمیر کا مرجع معارض کا قول و هو لایستلزم انتفاء المصنوع میں امکان تمانع کوبنایا جائے لیکن اگر ضمیر "هو "عدم تعددِ صانع کی طرف راجع ہو تورد کی تقریر بیہ ہوگی کہ امکان تمانع عدم تعدد صانع کو تومسلزم ہے لیکن عدم تعدد صانع انتفاہے مصنوع کومسلزم نہیں ہے بلکہ عدم تعدد صانع اس کومسلزم ہے کہ ان میں کوئی بھی صانع نہ ہو۔

ایک چیزیہاں پر غور کرنے کی ہے بھی ہے کہ لا یقال ہے جو ملازمہ کی قطعیت پر استدلال کیا گیا ہے اس میں جو ہے کہا گیا ہے "فلم یکن احد ہما صانع "اس میں سلب کلی اور سلب جزئی دونوں کے پائے جانے کا احتمال ہے بینی ایسا بھی ہو سکتا ہے کہ اس میں صانع کی نفی دونوں میں سے سکتا ہے کہ اس میں صانع کی نفی دونوں میں سے صرف ایک ہے ہواور ایک کے لیے صانع کا ثبوت ہو جیسا کہ عبارت ہے یہی ظاہر ہوتا ہے۔ اور یہ بھی جان لینا چا ہے کہ یہ عبارت متفرع بھی ہے اور متفرع علیہ بھی ہے لینی امکان تمانع پر اس کی تفریع کی گئی ہے اور اس پر فلم یو جد مصنوع عبارت متفرع بھی ہے لہٰ ذااب اگر "فلم یکن احد ہما صانع "سے سلب کلی مراد ہے توامکان تمانع پر رہے تھم لگانا صحح نہیں ہوگا اس لیے کہ امکان تمانع ہر رہے تھم لگانا تھے نہیں ہوتی بلکہ صرف ایک ہے نفی ہوتی ہے جس میں کہ عجز پایا جائے گا اور اگر عبارت سے سلب جزئی مراد ہے تواس پر انتفاے مصنوع کا تھم لگانا تھے نہیں ہوگا اس لیے کہ دونوں میں سے جائے گا اور اگر عبارت سے سلب جزئی مراد ہے تواس پر انتفاے مصنوع کا تاہد انجمت قطعی نہیں ہوگا اس لیے کہ دونوں میں سے جس سے صانع کی نفی نہیں ہوئی ہے اس سے مصنوع کا وجود پالیا جائے گا، لہٰذا تجت قطعی نہیں ہوگا اس لیے کہ دونوں میں ہے۔ جس سے صانع کی نفی نہیں ہوئی ہے اس سے مصنوع کا وجود پالیا جائے گا، لہٰذا تجت قطعی نہیں ہوگا اس لیے کہ دونوں میں سے حسنوں کا وجود پالیا جائے گا، لہٰذا تجت قطعی نہیں ہوگا سے سلب جن کی موزی ہے اس سے مصنوع کا وجود پالیا جائے گا، لہٰذا تجت قطعی نہیں ہوئی ہے اس سے مصنوع کا وجود پالیا جائے گا، لہٰذا تجت قطعی نہیں ہوئی ہے اس سے صانع کی خوری سے صانع کی نفی نہیں ہوئی ہے اس سے مصنوع کا وجود پالیا جائے گا، لہٰذا تجت قطعی نہیں ہوئی ہے اس سے مصنوع کا وجود پالیا جائے گا، لہٰذا تجت قطعی نہیں ہے۔

علی أنه یوید منع الملازمة: -اس استدلال پر بھی حسب سابق وہ دونوں منع وارد ہوں گے کہ عدم وجود مصنوع سے کیامرادہ آیاعدم وجود مصنوع بالفعل مرادہ ہی تسلیم نہیں ہے کیامرادہ آیاعدم وجود مصنوع بالفعل مرادہ ہی تسلیم نہیں ہے اس لیے کہ امکان تمانع وقوع تمانع کومسلزم نہیں ہے اتفاق کا امکان بر قرارہ لہذا مصنوع پالیاجائے گا۔اور اگر عدم وجود مصنوع بالامکان مرادہ توسلیم ہے لیکن بطلان لازم تسلیم نہیں ہے اس لیے کہ جب قیامت آئے گی تو دنیا فنا ہو ہی جائے گی اور جب دنیا ہی نہیں رہے گی تو دنیا فنا ہو ہی جائے گی اور جب دنیا ہی نہیں رہے گی تو مصنوعات بہر حال منتی ہوجائیں گے۔

خلاصة اعتراض بيب كه اگرتم بيد مراد ليتے بوكه "لو كان ألهة لم يو جد المصنو عات " يعنى اگر چند معبود بول گے تو مصنوعات نہيں پائے جائيں گے تو بميں ملازمه بى تسليم نہيں ہے اتفاق كے امكان كى بنا پر اور اگرتم بيد مراد ليتے ہوكه "لو كان ألهة لا مكن أن لا يو جد المصنو عات " يعنى اگر چند معبود بول گے توممكن ہے كہ مصنوعات نہ پائے جائيں تو بميں بير تسليم نہيں ہے كہ بيدا مكان منتفى ہے كوں كه مصنوعات كاعدم وجود ممكن بى نہيں ہے بلكہ عندالقيامة واقع ہے۔

### **ተ**

انتفاء الفساد في الزمان الماضى بسبب انتفاء الثاني في الماضى بسبب انتفاء الأول فلا يفيد إلا الدلالة على أن انتفاء الفساد في الزمان الماضى بسبب انتفاء التعدد. قلنا: نعم هذا بحسب أصل اللغة لكن قد يستعمل للإستدلال بانتفاء الجزاء على انتفاء الشرط من غير دلالة على تعيين زمان ، كما في قولنا: لو كان العالم قديماً



لکان غیر متغیر، و الآیة من هذا القبیل، و قدیشتبه علی بعض الأذهان أحدا الاستعمالین بآخر، فیقع الخبط.

ترجهه: - تواگر اعتراض کیا جائے کہ «لَو »کاتفتنی ماضی میں اول کے انتفاکے سبب سے نانی کا انتفاع ہے تو یہ فائدہ نہیں دے گا گر اس پر دلالت کا کہ ماضی کے زمانے میں تعدد کے متنبی ہونے کے سبب سے ماضی کے زمانہ میں فساد کا انتفاہ ہم کہیں گے کہ ہاں ازروئے لغت کے «لَو »کا یہی معنی ہے لیکن بھی لو بغیر تعین زمانہ کے جزاکے انتفاہ شرط کے انتفا پر استدلال کرنے کے لیے آتا ہے جیسے کہ ہمارے اس قول میں «لَو کان العالم قدیمالک غیر متغیر »اگر عالم قدیم ہوتا تو متغیر نہیں ہوتا اور آبت ای معنی ثانی کی قبیل سے ہاور بعض لوگوں پر دونوں میں سے ایک کے دوسرے سے استعال کا اشتباہ ہوگیا ہے تووہ خطمیں پڑگئے۔

یہ بحث سمجھنے سے پہلے ضروری ہے کہ کلمۂ لو کے معنی موضوع لہ اور معنی ستعمل فیہ کو سمجھ لیا جائے لو کا وضعی اور حقیق معلیٰ یہ ہے کہ بیر زمانۂ ماضی میں ایک شی کے حصول کو دو سری شی کے حصول پر معلق کرنے کے لیے آتا ہے اور تعلیق چوں کہ حصول کے منافی ہوتی ہے۔ لہٰذا زمانۂ ماضی میں اگر معلق علیہ منفی ہوگا تو معلق کا بھی انتفاء وجائے گا جیسے جب تم کہوگے «لو جنت نی لا کر متك » تو تم نے اکرام کو زمانۂ ماضی میں حصول محیث پر محلق کرر کھا ہے لیکن ماضی میں محیث نہیں پائی گئی اس لیے ماضی میں اکرام بھی نہیں پایا گیا لہٰذا لو کا معنی التزامی یہ ہوا کہ لو ماضی میں ثانی کے انتفاکے لیے آتا ہے بسبب انتفاع اول کے لوگا یہ معنی مشہور ہے لیکن کبھی لو انتفا کے لازم سے انتفا کے ملزوم پر استدلال کے لیے بھی آتا ہے جیسے کہ قیاس استثنائی متصل میں ہوتا ہے جس میں رفع تالی کے استثنا ہے رفع مقدم پر استدلال کیا جاتا ہے، مثلاً: "لو کانت الشمس طالعة متصل میں ہوتا ہے جس میں رفع تالی کے استثنا ہے روح و د فالشمس لیست بطالعة "

اتنا تمجھ لینے کے بعداب آپ کواعتراض اور جواب کے سمجھنے میں یقینا آسانی ہوجائے گا۔

فإن قبل: مقتضى كلمة لو: -اس عبارت سے اس آیت کے جت ہونے پر بی سوالیہ نشان لگادیا گیا ہے۔ سوال سے کہ لوکا تقتضی ہے کہ وہ زمانہ ماضی میں انتقاے اول کے سبب سے انتقاے ثانی پر دلالت کرتا ہے جیے کہ جب کہاجاتا ہے «لو جنتنی لا عطیتك »اگرتم میرے پاس آتے تومیں تصیں عطاکرتا، جوالتزامااس پر دلالت کرتا ہے کہ تم میرے پاس نہیں آئے اس لیے میں نے تصیں عطانہیں کیااس تقدیر پر آیت کریمہ " لو گائ فینہ آلے گئے الآلا الله گفت کو آن کامعنی یہ ہوا کہ اگر آسان و زمین میں چند معبود ہوتے توز مین و آسان میں فساد ہوتا کیکن زمانہ ماضی میں تعدواللہ شقی ہے اس وجہ سے زمانہ ماضی میں دونوں میں وقوع فساد نہیں ہوا اور یہ مقصود کے خلاف ہے مقصود ہے کہ جسے از منہ میں تعدواللہ کی فی کی جائے جب کہ اس سے صرف ماضی کے زمانے میں تعدد دالہ کی فی کی جائے جب کہ اس سے صرف ماضی کے زمانے میں تعدد دالہ کی فی کی جائے جب کہ اس سے صرف ماضی کے زمانے میں تعدد کی فنی ہور ہی ہے لہذا تمھارا یہ کہا تھے نہیں ہے کہ یہ جست افتا تی ہے۔

قلنا: نعم هذا بحسب اصل اللغة: -اس عبارت سے اعتراض كاجواب پیش كيا جارہا ہے كہ ہم اسے تسليم كرتے ہيں كہ كامنى كنوى وشہور وہى ہے جو ذكر كيا كيا ہے كہ بھى اس كے برخلاف لو انتقاے جزا ہے انتقاے شرط پر استدلال كرنے كے ليے بھى استعال كيا جاتا ہے زمانے كى اس ميں كوئى تعيين نہيں ہوتى ہے - لہذا ہے كہنا ہے نہ لو زمانة ماضى كے ساتھ خاص ہے جيساكہ جب كہا جاتا ہے «لو كان العالم قديم الكان غير متغير »اگرعالم قديم ہو تا تو متغير

نہیں ہو تالیکن عالم متغیر ہے لہذاوہ قدیم نہیں ہے تو یہاں پرانفاے جزا (نفی عدم تغیر) جمیجے از منہ میں انتفاے شرط (نفی قدم عالم) پر دال ہے اور آیت ای معنی ثانی استدالی قبیل سے ہے بینی اس آیت میں عدم وقوع فساد سے جمیجے از منہ میں عدم تعددالہ پر استدلال کیا گیا ہے کیول کہ لواس پر بھی دلالت کرتا ہے کہ تعددالہ کوفساد لازم ہے اور اس پر دلالت کرتا ہے کہ فساد منفی ہے اور اس پر دلالت کرتا ہے کہ فساد منفی ہے اور اس سے انتفاے تعدد اللہ کو بھی جان لیا گیا ہے۔

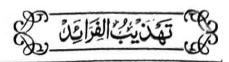
وقد بستبه علی بعض الا ذهان: -اس عبارت سے علامہ سعد الدین تفتازانی نے علامہ شیخ ابن حاجب پر تعریض کی ہے فرماتے ہیں کہ لوک اس استعال نانی کی بنا پر بعض او گوں کو یہ وہم ہوگیا ہے کہ لو ثانی یعنی جزائے انتقابے اول یعنی شرط کے انتقابر دلالت کرنے کے لیے آتا ہے حالال کہ یہ ایک وہم ہے نفس الامر میں ایسانہیں ہے بلکہ لو کاوضعی اور اصلی معنی یہی ہے کہ بیا ولا یعنی شرط کے انتقاب ثانی یعنی جزا کے انتقابر دلالت کرنے کے لیے ہی آتا ہے علامہ شیخ ابن حاجب سمجھ نہیں سکے کہ مقام استدلال معنی مقصود لازم معلوم (فساد) کے انتقاب ملزوم مجبول (تعدد اللہ) کے انتقابر استدلال ہے نہ کہ دو معلوم میں سے ایک کے انتقابو ثانی کے انتقابی خاصود کو یہ بنانا ہے یہ معنی مقام استدلال میں مراد نہیں ہوسکتا مثلاً جب تم یہ بولتے ہو کہ «لو جنتنی کے انتقابی کے انتقاب کو یہ بنانا ہے یہ معنی مقام استدلال میں مراد نہیں ہوسکتا مثلاً جب تم یہ بولتے ہو کہ «لو جنتنی لائکر متك » تو تمصادا مقصود مخاطب کو یہ بتانانہیں ہے کہ انتقاب محیث کو لازم ہے بلکہ یہ ظاہر کرنا ہے کہ انتقاب اگرام انتقاب محیث کو بنا پر ہے۔ دیکھیے شرح جامی بحث حرف، ص: ۱۸ ام

# **ተ**

القديم هذا تصريح بما علم التزاماً, إذ الواجب لا يكون إلا قديماً, أى لا ابتداء لوجوده, إذ لو كان حادثاً مسبوقاً بالعدم لكان وجوده من غيره ضرورة, حتى وقع في كلام بعضهم أن الواجب و القديم متر ادفان, لكنه ليس بمستقيم, للقطع بتغاير المفهومين.

توجسمہ: - وہ قدیم ہے بیر تصریح ہے اس کی جسے ماقبل میں التزاماً جانا گیا ہے اس لیے کہ واجب قدیم ہی ہوتا ہے لیمن لیمنی اس کے وجود کے لیے کوئی ابتدا نہیں ہے۔ اس لیے کہ اگر وہ حادث ہوگا تو مسبوق بالعدم ہوگا تو بالبداہت اس کا وجود اس کے غیرسے ہوگا یہاں تک کہ بعض لوگوں کے کلام میں بیر واقع ہوگیا ہے کہ واجب اور قدیم دونوں مترادف ہیں لیکن بیر صحیح نہیں ہے دونوں کے مفہوم میں مغایرت کے بقینی ہونے کی وجہ ہے۔





ہوگیاکہ وجوب وقدم کے مفہوم میں ترادف ہے حالال کہ یہ صحیح نہیں ہے اس لیے کہ ترادف دولفظوں کے مابین اتحاد فی المفہوم کا نام ہے بعنی دولفظ ایسے ہول کہ ان میں ہرایک کا معنی و مفہوم بعینہ وہی ہوجو دوسرے کا ہوجیسے کہ بشر اور انسان ہیں کہ دونوں متحد المعنی ہیں لہند اان دونوں میں ترادف قطعی ہے لیکن واجب اور قدم متحد المعنی نہیں ہیں اس لیے کہ واجب وہ ہے جس کا وجو دبنراتہ ہو لیعنی اپنے وجود میں غیر کا مختاج نہ ہو، جب کہ قدم کا مفہوم ہے کہ جو غیر مسبوق بالعدم ہواور ظاہر ہے کہ جب دونوں کے مفہوم میں اتحاد نہیں ہے تودونوں میں ترادف نہیں پایاجائے گا تاہم دونوں میں لزوم ضرور ہے وجوب کوقدم لازم ہے کیکن قدم کو وجوب لازم نہیں ہے ای بنا پر بعض لوگوں نے کہ دیا ہے کہ دونوں میں ترادف ہے۔

# \*\*\*

\* وإنما الكلام في التساوى بحسب الصدق فإن بعضهم على أن القديم أعممن الواجب لصدق على صفات الواجب بخلاف الواجب فإنه لا يصدق عليها ولا استحالة في تعدد الصفات القديمة وإنما المستحيل تعدد الذوات القديمة وفي كلام بعض المتأخرين كالإمام حميد الدين الضريرى رحمه الله ومن تبعه تصريح بأن واجب الوجو دلذاته هو الله تعالى وصفاته واستدلو اعلى أن كل ماهو قديم فهو واجب لذاته بأنه لو لم يكن واجباً لذاته لكان جائز العدم في نفسه في في حتاج في وجوده إلى مخصص فيكون محدثا ولا نعنى بالمحدث إلا ما يتعلق وجوده بإيجادشى ء آخر .

تر جسمہ: -اور گفتگودونوں میں صدق کے اعتبار سے تباوی میں ہے تو بعض حضرات کا موقف ہے ہے کہ قدیم واجب سے عام ہے قدیم کے صفات واجب تعالی پر صادق آنے کی وجہ سے بر خلاف واجب کے کہ اس کا صدق صفات واجب تعالی پر نہیں ہے استحالہ ذوات قدیمہ کے تعدد میں ہے، اور واجب تعالی پر نہیں ہے اور صفات قدیمہ کے تعدد میں کوئی استحالہ نہیں ہے۔ استحالہ ذوات قدیمہ کے تعدد میں ہے، اور بعض متاخرین جیسے امام حمیدالدین ضریری را الله تعین کے کلام میں اس کی تصریح ہے کہ واجب الوجود لذاتہ الله تعالی اور اس کی صفات ہیں اور ان لوگوں نے اس پر بوں استدلال کیا ہے کہ ہر وہ جو قدیم ہے وہ واجب لذاتہ ہوگا کیوں کہ اگر وہ واجب لذاتہ نہیں ہوگا تو فی نفسم کن العدم ہوگا تو اپ وجود میں مرزج کا محتاج ہوگا تو حادث ہوجائے گا کیوں کہ ہم حادث کا یہی معلی مراد لیتے ہیں کہ جس کا وجود دو سری شی کی ایجاد سے متعلق ہو۔

ضرور ہوگا یعنی جہاں ترادف ہوگا وہاں تساوی بھی ضرور ہوگالیکن جہاں اتحاد فی الذات ہوگا ضروری نہیں ہے کہ وہاں اتحاد فی المفہوم بھی ہو مثلاً ناطق اور قصیح، سیف اور صارم میں مصداق کے اعتبار سے اتحاد ہے لیکن مفہوم کے اعتبار سے اتحاد نہیں ہے کیوں کہ فصیح ناطق کی صفت بنتا ہے ای طرح صارم سیف کی صفت ہوتا ہے اور ظاہر ہے کہ موصوف اور صفت کے مفہوم میں تغائر ہوتا ہے، معلوم ہواکہ:"کل متحدین فی المفھوم متحدین فی الذات بدون العکس."

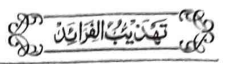
اور دومفہوم ایسے ہول کہ آن میں اول ٹانی کے ہر فرد پر صادق ہولیکن ٹانی اول کے ہر فرد پر نہ صادق ہو تواسے عام اخص مطلق کہتے ہیں اب ان میں وہ جو ٹانی کے ہر فرد پر صادق ہواسے عام اور ٹانی جو اول کے ہر فرد پر نہ صادق ہواسے خاص کہتے ہیں جیسے حیوان اور انسان یا جیسے تساوی اور ترادف کہ تساوی ترادف کے ہر فرد پر صادق ہو تا ہے لیکن ترادف تساوی کے ہر فرد پر صادق نہیں آتا ہے۔ لہٰذا تساوی عام ہے اور ترادف خاص ہر ترادف تساوی ہے ہر تساوی ترادف نہیں ہے۔ مثلاً انسان اور بشران پر ترادف صادق ہے توان پر تساوی بھی صادق ہے اور ناطق اور فصیح پر تساوی توصادق ہے لیکن ترادف صادق نہیں ہے۔

وانماالکلام فی التساوی: -اس عبارت سے شارح نے قدیم اور واجب کے مفہوم میں مشاکئے کے مابین جواختلافات ہیں اس کی وضاحت کی ہے ہم آپ پر واضح کر دیں کہ عند الجمہور قدیم عام ہے اور واجب خاص ہے حق سجانۂ تعالی واجب اور قدیم وونوں ہے صفات واجب تعالی قدیم توہیں واجب نہیں ہیں جب کہ امام حمید الدین ضریری و الشخطیج کا موقف ہے ہے کہ دونوں میں تساوی کی نسبت ہے آگے بحث آر ہی ہے لیکن ہر دونوں موقف پر شدیداشکالات ہیں۔

فإن بعضهم على أن القديم: -اس عبارت سے شارح نے بعض اشاعرہ کے موقف کو پیش کیا ہے بعض اشاعرہ کا موقف یہ ہے کہ دونوں میں عام اخص مطلق کی نسبت ہے قدیم عام ہے اور واجب خاص جو واجب ہوگا وہ قدیم ضرور ہوگا مثلاً ذات باری تعالی واجب بھی ہے اور قدیم بھی ہے لیکن جوقدیم ہوگا ضروری نہیں ہے کہ وہ واجب بھی ہو جیسے صفات واجب تعالی قدیم توہیں لیکن واجب نہیں ہیں۔

و لا إستحالة فى تعدد الصفات القديمة: -اس عبارت سے بعض اشاعرہ کے اس موقف پر وارد ہونے والے اعتراض كا جواب پیش كيا گيا ہے اعتراض ہيہ كہ بعض اشاعرہ نے صفات كو واجب مانے سے ان كيا انكار كيا ہے كہ اس تقذير پر تعدد وجبا كا استحالہ لازم آئے گاليكن ہم كہتے ہیں كہ صفات كو واجب نہ مانے سے تعدد وجبا کے استحالے سے تو بچا جاسكتا ہے ليكن قديم مانے سے تعدد قدما كا استحالہ تو ہر حال میں لازم آئے گا توجواب پیش كرتے ہوئے كہتے ہیں كہ صفاتٍ قديمہ كے تعدد میں كوئى استحالہ نہیں ہے، استحالہ ذواتِ قديمہ كے تعدد میں ہے۔





المعنى: فأجابو ابان كل صفة فهى باقية ببقاء هو نفس تلك الصفة ، وهذا كلام فى غاية الصعوبة ، فإن القول بالمعنى: فأجابو ابان كل صفة فهى باقية ببقاء هو نفس تلك الصفة ، وهذا كلام فى غاية الصعوبة ، فإن القول بتعدد الواجب لذاته مناف للتوحيد . و القول بإمكان الصفات ينافى قولهم بأن كل ممكن فهو حادث ، فإن زعمو اأنها قديمة بالزمان بمعنى عدم المسبوقية بالعدم وهذا لا ينافى الحدوث الذاتى بمعنى الإحتياج إلى ذات الواجب ، فهو قول بما ذهب إليه الفلاسفة من انقسام كل من القدم و الحدوث إلى الذاتى و الزمانى ، وفيه رفض لكثير من القواعد ، وسيأتى لهذا زيادة تحقيق . إن شاء الله تعالي .

توجسه: -پھران لوگوں نے اعتراض یہ کیا کہ اگر صفات داجب لذاتہ ہوں گی تودہ باتی ہوں گی اور بقاا کیہ معنی ہے توقیام
المعنی بالمعنی لازم آئے گا توجواب یہ دیا کہ ہر صفت ایسی بقاسے باقی ہے کہ دہ بقابعینہ دہی صفت ہے اور بیا نتہائی مشکل کلام ہے کیوں
کہ تعدد دواجب لذاتہ کا قول منافی توحید ہے اور امکان صفات کا قول ان کے اس قول کے منافی ہے کہ ہر ممکن تودہ حادث ہے تواگر دہ
لوگ یہ کمان کریں کہ صفات قدیم بالزمان یعنی غیر مسبوق بالعدم ہیں اور یہ حدوث ذاتی یعنی ذات واجب تعالی کی طرف احتیان کے
منافی نہیں ہے تو یہ وہ قول ہے جس کی طرف فلاسفہ گئے ہیں یعنی قدم وحدوث میں سے ہرایک کا ذاتی اور زمانی کی طرف انقسام اور
اس میں بہت سارے قواعد کا ترک ہے اور عنقریب اس کی زیادہ تحقیق انشاء اللہ آئے گی۔

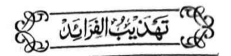
ٹیماعتوضو آ: - ماقبل میں واجب اور قدیم کے سلسلے میں تین قول پیش کیے گئے ہیں: (1) دونوں میں ترادف ہے۔
(۲) دونوں میں عام اخص مطلق کی نسبت ہے قدیم عام ہے واجب خاص ہے۔ (۳) دونوں میں تساوی کی نسبت ہے۔
پہلا قول قابل اعتنانہیں ہے اس لیے اس پر کوئی بحث نہیں کی گئ ہے دو سرا قول بعض اشاعرہ کا ہے اس پر اعتراض اور جواب ماقبل میں آپ نے پڑھ لیا ہے۔ تیسرا قول امام حمید الدین ضریری والتھا تے کا ہے جس پر خودانھیں کی جانب سے اعتراض پیش کر کے اس کا جواب پیش کیا جارہا ہے۔

اعتراض: - اعتراض یہ ہے کہ اگر ذاتِ واجب تعالیٰ کی طرح سے صفات بھی واجب لذاتہ ہوں تووہ باقی ضرور ہوں گی اور بقالیک علی ہے جو کہ عندالمتظمین عرض سے عام ہے لہذااس تقذیر ہوں گی اور بقالیک علی ہے جو کہ عندالمتظمین عرض سے عام ہے لہذااس تقذیر پر قیام المعلیٰ الازم آئے گا اور یہ محال ہے جیسے قیام العرض بالعرض محال ہے اور دونوں کی دلیل ایک ہی ہے کہ جوخود قائم نہ ہودہ غیر کوکیا قائم رکھے گا۔

حالال كريداعتراض محل نظرب اس ليكه جب آپ في صفات كوداجب لذائد مان لياب تو پر صفات معانى كا قبيل عنه من المعنى المع

جواب: -جواب يے كه صفات واجب تعالى كى بقاكا يه مطلب نہيں ہے كه صفت اور چيز ہے اور بقااور چيز ہے





جیساکہ ترکیب اضافی سے متبادر ہور ہاہے بلکہ مطلب بیہ ہے کہ جوبقا ہے وہ بعینہ صفت ہے اور جوصفت ہے وہ بعینہ بقا ہے صفت پر بقاایک زائد مفہوم کانام نہیں ہے لہٰذ ااعتراض ساقط ہے۔

صاحب نبراس اس مقام پر فرمائے ہیں کہ حیرت ہے کہ تعدد و جبااور عدم قیام الواجب جیسے قوی اعتراض کو چھوڑ کر نہایت کمزور اعتراض پیش کیا گیا ہے لیکن اس میں حیرت کی کوئی بات نہیں ہے مدعی خود اپنے دعوے پر قوی اشکال قائم ہی کیول کرے گاخود سے اپنی تضعیف کون کرے گا؟

ھذا كلام فى غاية الصعوبة: - شارح فرماتے ہيں كہ صفات كوواجب مانناجيباكہ علامہ ضريرى كہ رہے ہيں نہايت مشكل ہے اور قديم كوواجب سے عام ماننا ہے بھى مشكل ہے مشكل دونوں ہيں ليكن زيادہ اشكال ضريرى ہى كے قول پر ہے اس ليے مؤخر ہونے كے باوجوداسے پہلے بيان كرتے ہيں فرماتے ہيں كہ صفات كوواجب لذاته مانے سے تعددوجبا كااستحالہ لازم آتا ہے جو منافی توحيدہے اور عدم قيام واجب بنفسہ بھى لازم آتا ہے۔

اور قدیم کو داجب سے عام بتاکر صفات کو قدیم توماننالیکن داجب نه ماننابلفظ دیگریه کہنا ہے کہ صفات ممکن ہیں اور اِدھر بیہ بھی مسلم ہے کہ ہمکن حادث ہے اور حادث مسبوق بالعدم ہو تاہے تولازم آئے گاکہ صفات قدیم ہی نہ رہ جائیں اس لیے کہ قدیم غیر مسبوق بالعدم کانام ہے۔

فإن ذعمو ا أنها: - اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ امکان صفات کے قاتلین اگر تنافی سے چھٹکارا حاصل کرنے کے لیے یہ کہ ہماری مراد صفات باری تعالیٰ کے قدم سے یہ ہے کہ صفات قدیم بالزمان ہیں بعنی غیر مسبوق بالعدم کے معنیٰ میں قدیم ہیں اور صفات کے امکان بین حدوث سے مرادیہ ہے کہ وہ حادث بالذات ہیں بعنی یہ کہ وہ احتیاح الی واجب تعالیٰ کے معنیٰ میں حادث اور ممکن ہیں اور یہ ایک ایسامعنی ہے جوقدم کے منافی نہیں ہے۔

ہم نے عندالمحماقدیم اور حادث کی قسمول کوماقبل میں بیان کیا ہے لیکن یاد دہانی کے لیے اسے دوبارہ ذکر کر دے رہے ہیں۔ عندالمحماقدم اور حدوث کی دو دوسمیں ہیں ذاتی اور زمانی۔

قدم ذاتى: - جوابي وجود مين غير كامختاج نه موجيسے واجب تعالى \_

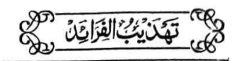
قدم زمانى: - جوغير مسبوق بالعدم بوجيع بارى تعالى، عقول عشره اور ساراعالم\_

حدوث ذاتى: - جوابي وجود مين غير كامحتاج موخواه غير مسبوق بالعدم مولينى قديم بالزمان موجيه عالم يامسبوق بالعدم مولينى حادث بالزمان موجيسے زيد، عمروغيره۔

حدوث زمانى: - جومسبوق بالعدم موجيسے انسان، حيوان وغيره \_

سی تقتیم عندالحماہے متکلمین کے نزدیک قدیم وہ ہے جوغیر مسبوق بالعدم ہولیتی اس کے وجود کے لیے کوئی ابتدانہ





ہواور حادث وہ ہے جو مسبوق بالعدم ہولیتن اس کے وجود کے لیے کوئی ابتدا ہو، لیتن اشاعرہ نے تنافی کا اندفاع فلاسفہ کی اصطلاح پر کیا ہے جب کہ اعتراض مشکلمین کی اصطلاح پر مبنی ہے۔لہذا جواب نا قابل قبول ہے۔

وفیه دفض: -شارح فرماتے ہیں کہ اگر صفات واجب نتعالی کوقدیم بالزمان اور حادث بالذات مان لیاجائے جیسا کہ جواب میں کہا جارہا ہے توبہت سارے اسلامی قواعد کا ترک لازم آئے گا جیسا کہ ہم عنقریب بحث صفات "و ھی لاھو و لا غیرہ "میں ذکر کریں گے۔

اس قول کوشلیم کرنے پر بالخصوص تین اسلامی قانون کو چھوڑ نالازم آئے گا۔

(۱) ذات واجب تعالی فاعل مختار ہے۔ (۲) معلول مختار حادث بالزمان ہے۔ (۳) ایجاب لینی عدم اختیار واجب تعالی نقص ادر عیب ہے۔

#### $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$

الحى القادر العليم السميع البصير الشائى المريد لأن بداهة العقل جازمة بأن محدث العالم على هذا النمط البديع والنظام المحكم, مع ما يشتمل عليه من الأفعال المتقنة والنقوش المستحسنة لا يكون بدون هذه الصفات, علا أن أضدادها نقائص يجب تنزيه الله تعالى عنها. وأيضاً قدورد الشرع بها وبعضها مما لا يتوقف ثبوت الشرع عليها فيصح التمسك بالشرع فيها كالتوحيد, بخلاف وجود الصانع وكلامه ونحو ذلك مما يتوقف ثبوت الشرع عليه.

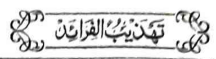
توجہ ہے: - (اللہ تعالی) جی، قادر، علیم ہمیع، بصیرہ، چاہنے والا، ارادہ کرنے والا ہے کیوں کہ بداہتاً عقل یہ یقین
کرتی ہے کہ اس عجیب وغریب اور تکام نظام پر عالم کو بنانے والا اور اس کے ساتھ یہ بھی کہ وہ تکام افعال اور عمدہ ترین نقش و نگار
پر بھی شمل ہے ان صفات سے خالی نہیں ہوگا اس کے علاوہ یہ کہ ان صفات کی ضدیں نقائص ہیں جن سے واجب تعالی کی
تنزیہ ضروری ہے اور ان کے متعلق شرع میں بھی آیا ہے اور صفات میں سے بعض وہ ہیں جن پر شرع کا ثبوت موقوف نہیں
ہے لہذا شرع سے ان کے ثبوت پر استدلال میچ ہوگا مثلاً تو حید ہے بر خلاف وجو دصائع اور اس کے کلام اور اس کے امثال
کے جوان میں سے ہیں جن پر خود ثبوتِ شرع موقوف ہے۔

کے جوان میں سے ہیں جن پر خود ثبوتِ شرع موقوف ہے۔

تشريـــــح

الحی القادر العلیم: -یہال سے مصنف نے واجب تعالی کی صفات ثبوتیہ کوبیان فرمایا ہے جن کے اثبات پر شار ح نے یہاں تین دلیلیں قائم کی ہیں پہلی دلیل توبیہ ہے کہ اسے عجیب وغریب طریقے پرعالم کی تخلیق اور اس کا تحکم اور مربوط نظام، بغیر کی ستون کے آسانوں کے سینے ہوئے شامیا نے ، ہیئت کروبیہ کے باوجود زمین کا طح فرش تاحد نگاہ، موجیس مارتے ہوئے سمندر، ابال کھاتے ہوئے چشے، چانداور سورج کا مقررہ نظام کے تحت طلوع وغروب، سرعت رفتار کے باوجود کواکب سیارہ کا متصادم نہ ہونا، ایک قطرے سے جاندار کی تخلیق، نوع بنوع ، رنگ و برنگ کی مصنوعات، یہ تمام چیزیں اس پر دلالت کر رہی ہیں کہ جوان کا خالق ہے وہ ضرور ان صفات سے متصف ہوگا، حیات، قدرت، علم سمج، بھراور ان کے علاوہ تمام صفات کمالیہ اس میں ضرور ہوں گی اور ای کے ساتھ وہ صاحب ارادہ اور صاحب مشیت بھی ضرور ہوگا۔





علا أن أصدادها: - يهال سے ان صفات كے ثبوت پر دوسرى دليل پيش كرتے ہيں كه اگر صانع عالم ان صفات سے متصف نہيں ہوگا تو پھر لازم آئے گاكہ وہ ان كے اضداد سے متصف ہوجائے اس ليے كه ار تفاع نقيضين محال ہے اور ان كى صدوں مير نقص ہو تقص ہوجائے اس ليے كه ار تفاع نقيضين محال ہے اور ان كى صدوں مير نقص ہي مثلاً بالترتيب ان كى صديں بيہ ہيں، موت، عجز، جہل، بہرہ ہونا، گو نگا ہونا، اندھا ہونا، مجبور اور عاجز ہوناان تمام سے ذات بارى تعالى كى تنزيه ضرورى ہے اور جب واجب تعالى ان سے منزہ ہوگا توجوان صدوں كى صد ہيں حيات، قدرت، علم سمع ، بھر، ارادہ، مشيت ان سے واجب تعالى ضرور متصف ہوگا اس ليے كه ارتفاع نقيضين محال ہے۔

و أیضا قدور د الشرع بھا: - یہال سے ان صفات کے اثبات پر تیسری دلیل ذکر کی جارہی ہے کہ قرآن مقد س اور احادیث متواترہ ذات واجب تعالی کے لیے ان صفات کے اثبات پر ناطق ہیں جن پر ایمان لا ناضر وری ہے توجب شرع میں خود ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے ان صفات کا ورود ہے توصاف ظاہر ہے کہ وہ ضرور ان صفات سے متصف ہے۔

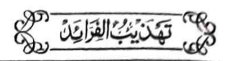
الشّائی الموید: -شائے شاکی اسم فاعل ہے اور بیر مرید کامراد ف ہے مصنف نے دونوں کو الگ الگ اس لیے ذکر کیا ہے وکر کیا ہے کہ قرآن مقدس میں بیر صفت کہیں لفظ مشیت سے واقع ہے اور کہیں لفظ ارادہ سے۔کرّامیہ کا گمان بیر ہے کہ صفت مشیت ازلی ہے اور صفتِ ارادہ ایجادثی کے وقت پیدا ہوتی ہے کرّامیہ کے اس قول پر لازم آتا ہے کہ صفت ارادہ حادث ہوجائے جب کہ واجب تعالی کی ساری صفات قدیم ہیں۔

#### **ተ**

المسبعرض لأنه لا يقوم بذاته ، بل يفتقر إلى محل يقومه ، فيكون ممكناً . و لأنه يمتنع بقاؤه و إلا لكان البقاء معنى قائماً به ، فيلزم قيام المعنى بالمعنى وهو محال ، لأن قيام العرض بالشىء معناه أن تحيزه تبابع لتحيزه ، و العرض لا تحيز له بذاته حتى يتحير غيره بتبعيته .

تو جسمہ: -عرض نہیں ہے اس لیے کہ وہ بذاتہ قائم نہیں ہوتی بلکہ اس محل کی محتاج ہوتی ہے جواسے قائم رکھے تو وہ ممکن ہوتی ہے ادر اس لیے کہ عرض کی بقامحال ہے درنہ توبقاایک ایسامعنی ہو گا جوعرض کے ساتھ قائم ہو توقیام المعنی بالمعنی لازم آئے گا ادریہ محال ہے ادر محال اس لیے ہے کہ عرض کے کسی شک کے ساتھ قیام کامطلب یہ ہے کہ عرض کا تحیز اس شک کے





تحیز کے تابع ہواور عرض کا بذاتہ تحیز ہی نہیں ہو تاکہ اس کاغیر اس کی تبعیت میں متحیز ہو۔

تشريــــــح

لیس بعوض: - مصنف نے یہاں سے ذات واجب تعالی کی صفات سلبیہ کی بحث شروع کی ہے فرماتے ہیں کہ ذات واجب تعالی عرض نہیں ہے۔

شارح نے ذاتِ باری تعالیٰ کے عرض نہ ہونے کی یہاں پر دود کیلیں ذکر کی ہیں پہلی دلیل عرض نہ ہونے کی ہے کہ عرض کا قیام بذاتہ نہیں ہو تابلکہ ہمیشہ اپنے قیام میں وہ غیر کی محتاج ہوتی ہے اس تقدیر پراگر واجب تعالی عرض ہوجائے تواحتیاج بالغیر کی بنا پر وہ حادث اور ممکن نہیں ہے دوسری دلیل بنا پر وہ حادث اور ممکن نہیں ہے دوسری دلیل ہیں لہذا ذاتِ باری عرض ہو تمکن نہیں ہے دوسری دلیل ہیں ہے کہ بقامے واجب ضروری ہے اور عرض کی بقامی ال ہے اس تقدیر پراگر واجب تعالی عرض ہو تولازم آئے گا کہ اس کی بقائی محال ہوجائے جب کہ وہ واجب بالذات ہے اور وجوب ذاتی امتزاع کے منافی ہے لہذا ذاتِ واجب تعالی عرض ہو ممکن نہیں ہے۔

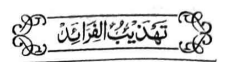
والالکان البقاء معنی: -اس عبارت سے شارح نے بقائے عرض کے امتناع پردلیل قائم کی ہے فرماتے ہیں کہ عرض اگر باقی ہو توقیام المعنی بالمعنی المعنی بالمعنی المعنی بالمعنی المعنی بالمعنی المعنی بالمعنی المعنی بالمعنی کا دوسرے عنی کے پر بقاوض ہو کا اور عرض خود بھی ایک معنی ہوگاجس کا قیام عرض کے ساتھ ہوگا اور عرض خود بھی ایک معنی ہے توایک معنی کا دوسرے عنی کے ساتھ قیام الرم آئے گا یہی قیام المعنی ہے ۔ اور یہ محال اس لیے ہے کہ کسی شک کے ساتھ عرض کے قیام کا مطلب ہے ہے کہ عرض کا تحیز بعنی اشار کہ حسید اس محل کے تحیز کے تابع ہو جو محل کہ اسے قائم رکھتا ہے توجب عرض بذاتہ خود ہی تحیز نہیں ہے تو اس کی جعیت میں کوئی اور کیفی تحیز ہو سکتا ہے جو خود ہی قیام میں کسی اور کا محتاج ہووہ کسی اور کو قائم کسے رکھ سکتا ہے۔

\* وهذامبنى على أن بقاء الشيء معنى زائد على وجوده ، وأن القيام مغناه التبعية في التحين والحق أن البقاء استمر ار الوجود وعدم زو اله وحقيقته الوجود من حيث النسبة إلى الزمان الثاني . ومعنى قولنا: "وجد ولم يبق" أنه حدث فلم يستمر وجوده ولم يكن ثابتاً في الزمان الثاني ، وأن القيام هو الاختصاص الناعت ، كما في اوصاف البارى تعالى فانها قائمة بذات الله تعالى و لا تتحيز بطريق التبعية لتنزيهه تعالى عن التحيز

توجمہ: -بقاے عرض کے امتناع کی دلیل اس پر مبنی ہے کہ بقائے شی وجودِشی سے زائد ایک معنیٰ ہے اور قیام عرض کا معنیٰ تحیت ہے حالاں کہ حق بیہ ہے کہ بقاوجود کے بر قرار رہنے اور ختم نہ ہونے کا نام ہے اور استمرارِ وجود کی حقیقت شی کا دوسرے زمانے تک وجود ہے اور ہمارے قول «و جد و لم یبق »کامعنی بیہ ہے کہ وہ موجود ہوا تواس کا وجود بر قرار نہیں رہا اور زمانتہ ثانی میں شابت نہیں رہا اور قیام عرض کا معنی صفت کا موصوف کے ساتھ اختصاص ہے جیسا کہ صفاتِ باری تعالیٰ میں ہے کہ صفات ذاتے تعالیٰ کے ساتھ قائم ہیں اور جعیت کے طریقے پر متحیز نہیں ہیں اللہ تعالیٰ کے تحیز سے پاک ہونے کی وجہ سے۔

وھذا مبنی علیٰ أن: - يہال سے شارح فرماتے ہيں بقاے عرض كے انتناع كى دليل دو مقدمول پر مبنى ہے اور دونوں مقدے ناقابلِ تسليم ہيں پہلا مقدمہ بيہ كربقاے شى وجود شى پر ذائدايك اور مفہوم كانام ہے لينى بقائے شى اور ہے





اور وجودِ شی اور ہے اور دوسرامقدمہ بیہ ہے کہ قیام شی بالغیر کا مطلب ہیہ کہ شی اپنے تحیز میں کسی اور شی کے تحیز کے تابع ہو، حالال کہ نفس الامرمیں بید دونوں مقدمے صحیح نہیں ہیں۔

والحق أن البقاء استمراد الوجود: - يہ پہلے مقدے کے بطلان کی دلیل ہے جس کا حاصل بیہ کہ بقائے تُک وجود شکی پر زائد کسی اور معنیٰ کا نام نہیں ہے جیسا کہ متدل کہ رہاہے بلکہ کسی شک کے وجود کے بر قرار رہنے اور ختم نہ ہونے کو بقائے شک سے تعبیر کیا جاتا ہے جیسے روپیہ ملا اور خرج نہیں ہوا تو کہتے ہیں کہ روپیہ ہمارے پاس باقی ہے اس کا مطلب یہی تو ہے کہ ملنے کے وقت سے اب تک وہ بر قرار ہے ختم نہیں ہوا ہے اور اس سے یہ وہم نہیں ہونا چاہیے کہ وجود کا برقرار رہنا نفس وجودِ شکی پر ایک زائد مفہوم کا نام ہے لہذا ہے مقدمۂ ممنوعہ کا اثبات ہے۔

یہ وہم اس لیے نہیں ہو گاکہ بقائے شک کی تعبیر جواسمترار وجود سے گی گئے ہے یہ تسامح پر مبنی ہے بلکہ بقاکامعنیٰ زمانۂ ثانی میں وجود ہے اس تقدیر پر بیہ بقاوجود شکی پر زائد کسی مفہوم کانام نہیں ہے بلکہ عین وجود کانام ہے بعنی بقائے شکو و وجود شک بقائے شک ہے اور اس سے بھی واضح لفظول میں ہے جھیے کہ جو بقاہے وہی شک ہے اور جو شک ہے وہی بقاہے۔

ومعنی قو لنا: و جدفلہ بیق: -اس عبارت سے وجود پر بقاکے زائد ہونے کے جو لوگ قائل ہیں شار آان کی ایک جمت کا جواب پیش کررہے ہیں جس کی تقریر ہے کہ عقلا «و جدالشنی فلم یبق »کی صحت کے قائل ہیں جس میں ایک ساتھ شک کے لیے ثبوت بھی اور نفی بھی ہے اور ہی تھے بھی ہے لیکن اگر بقاعین وجود ہو لینی جو بقاہ ہو وہ ہو وہ ہو اور جو وجود ہو وہ بی بقاہ ہو تو اس میں ایک ساتھ اثبات اور نفی بھی ہو گیوں کہ اس تقدیر پر بیا یک متناقض قول ہو جائے گاجیہے تھا دا تول و جد فلم یو جد متناقض ہیں ماتھ اثبات اور نفی بھی ہے اور نفی بھی ہو گئی اور نہیں بھی پائی گئی اور ظاہر ہے کہ بید فاسد ہے شک کے لیے وجود کا ثبوت بھی ہے اور نفی بھی ہیں تناقض ہے جواب ہے کہ و جد الشنی فلم یبقی صحت کے ہم بھی قائل ہیں اس لیے کہ اس میں ثبوت و نفی کا ورودا س وجود پر نہیں ہے دور خور مورد و مورد و تقریر خورد کی بیتی وجود کر نہیں ہے دور خورد مورد کی بیتی ہو ہو در نفی کی ایک اور ادا فات الشر ط اور نفی کے زمانے الگ الگ ہیں الہذ آتھ تی تاقض کی شرطول میں سے شرط و حد تنان اس میں نہیں پائی گئی اور ادا فات الشرط اور نفی کے زمانے الگ الگ ہیں الہذ آتھ تھی قالم یبق "ایسے ہے جیسے" و جد المس و لم یو جد الیوم "ایعنی کل پایا گیا اور آج نہیں فات المشر و ط لہذا" و جد المشنی فلم یبق "ایسے ہے جیسے" و جد امس و لم یو جد الیوم "ایعنی کل پایا گیا اور آج نہیں بائی گیا۔

وان القیام هو الاختصاص: - یہال سے بقاے عرض کے امتناع کی دلیل کے دوسرے مقدے کا ابطال ہے فرماتے ہیں کہ قیام عرض بالغیر کا مطلب یہ نہیں ہے کہ عرض کا تحیز اس موضوع کے تحیز کے تابع ہوجواسے قائم رکھتا ہے کہ کال لازم آئے اورعرض کی بقامحال ہوجائے بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ دوشی کے در میان اس طرح اختصاص ہوجائے کہ ان میں ایک دوسرے کے لیے صفت بن جائے جیسے کہ وہ بیاض ہے جو کسی جسم کے ساتھ قائم ہو تواس کے لیے بولاجا تا ہو ان میں ایک دوسرے کے لیے صفات باری تعالی ہیں جو ذات باری تعالی کے ساتھ قائم ہیں اور متحیز بھی نہیں ہیں کیوں کہ ذاتِ باری تعالی تحین میں اور متحیز بھی نہیں ہیں کے ساتھ اختصاص ہے تبعیت فی کہ ذاتِ باری تعالی تحین ہیں کہ داتِ باری تعالی کے ساتھ اختصاص ہے تبعیت فی التحیز نہیں ہے جیساکہ متدل کہ رہا ہے لہذا قیام بالغیر کا معلی شی کا کسی شی کے ساتھ اختصاص ہے تبعیت فی التحیز نہیں ہے جیساکہ متدل کہ رہا ہے لہذا بقاے عرض کے امتناع کی دلیل تام نہیں ہے۔

اس ابطال کاجواب سے کہ کردیا جاسکتا ہے کہ ہم نے تبعیت کے طریقے پر جو قیام بالغیری تعریف کی ہے وہ قیام عرض



بالحل کی تعریف ہے مطلق قیام شک بالغیر کی تعریف نہیں کی ہے ، لہذا صفات باری تعالی کا دخول اس میں صحیح نہیں کیوں کہ صفات باری تعالیٰ اعراض کی قبیل سے نہیں ہیں۔

### **ተ**

ﷺ وانانتفاءالأجسام في كل آن ومشاهدة بقائها بتجدد الأمثال ليس بأبعد من ذلك في الأعراض. توجهمه: -اور ہر آن میں اجمام كا انتفااور تجددِ امثال سے اجمام كی بقا كامشاہدہ اس كے اعراض میں وقوع سے جيد نہیں ہے۔ جيد نہیں ہے۔

وإن انتفاء الاجسام: - اس ايك سطرى عبارت كو بجھنے سے پہلے ما قبل كے مباحث ذہن ميں ركھ ليں بعض اشاعرہ كے نزديك قيام العرض بالعرض اور بقائے اعراض محال ہے فلاسفہ قيام العرض بالعرض كے قائل ہيں اور بقائے اعراض كے بھى معترف ہيں، بعض اشاعرہ بھى اسى كے قائل ہيں اور دليل بيد ديتے ہيں كہ حكما اور جمہور اشاعرہ كا اجسام كى بقا پر اتفاق ہے لہذا اجسام باقی ہوں گے تواعراض بھى باقى ہوں گے۔

اور آپ نے شارح کا موقف جان ہی لیا ہے کہ شارح نے کتنے پر زور طریقے سے بقاے اعراض کو محال کہنے والوں کی خبر لی ہے ان کے دعوے کی عمارت جن ستونوں پر کئی ہوئی تھی وہ ستون ہی زمین بوس کر ڈالے اور دلیل کے دونوں مقدموں کے پر فیجے اڑادیئے۔

اب آئے ہم مشاہدے اور حقیقت کی نظر سے بھی اسے دیکھیں کیا ہمارا مشاہدہ بھی یہی کہتا ہے کہ اعراض کی بقانہیں ہے ، توجناب ہم تو یہی دیکھتے ہیں کہ اعراض اپنی جگہ بر قرار ہیں مکان کی لمبائی چوڑائی مد تول سے اپنی جگہ بر قرار ہے ، توجناب ہم تو یہی دیا ہم دن ورات مشاہدہ کرتے ہیں لہذا ہمارامشاہدہ تو یہی ظاہر کرتا ہے کہ اعراض کی بقاپر سوال نہیں اٹھائے جاسکتے توآخر بعض اشاعرہ نے کسے کہ دیا ہے کہ اعراض کی بقامال ہے ؟

اس سوال پرمنکرین کہتے ہیں کہ ایسا تصیں صرف محسوں ہورہاہے کہ اعراض باتی ہیں نفس الامرمیں ایسانہیں ہے بلکہ اعراض میں ہر آن ہر لمحہ ان کے امثال کے ذریعہ تجددو حدوث ہورہاہے۔ مکان کی لمبائی چوڑائی کپڑے کی سرخی اور سفیدی میں ہر لمحہ تجدد ہورہاہے سے اعراض ختم ہوتے ہیں پھر آخیں جیسے اعراض آنافانا ان کی جگہ لے لیتے ہیں اور ان میں انفرام و تجدد کا تعاقب آئی سرعت کے ساتھ ہورہاہے کہ حس ان کاادراک نہیں کر پاتا اس لیے حکم لگادیتاہے کہ اعراض باقی ہیں۔

لیکن سوال میہ ہے کہ تجددِ امثال کے ذریعہ اجسام کی بقاکا تھم بھی ہم کوخس سے ہی معلوم ہے ، تو پھر بقاے اجسام کے محال ہونے کا تھم کیوں نہیں لگاتے ، حس اجسام کی بقاکا تھم لگائے تواسے تسلیم کرلیں اور حس اعراض کی بقاکا تھم لگائے تواسے نہ تسلیم کریں میہ ترجیح بلا مرج آخر کیوں ہے۔

شارح اس عبارت سے یہی کہنا چاہتے ہیں کہ بقائے اعراض کا امتناع صحح نہیں ہے اس لیے کہ صحت کی صورت میں مشاہدے اور بداہت کا انکار لازم آئے گا۔ جونا قابل انکار ہیں لہذا دونوں کی بقابغیر تجددِ امثال کے ہے۔ واضح ہوکہ تجددِ امثال سے اجسام کی بقااشاعرہ اور حکماکے نزدیک بالاتفاق باطل ہے تجدد امثال سے اجسام کی بقاایک سفسطہ

ہ، صرف نظام معتزلیا س کا قائل ہے ای لیے اس موقف پر نظام معتزلی کی سخت نکیر کی گئے ہے تاہم اس کے جواب میں کہاجا سکتا ہے کہ اعراض باعتبار وجود کے اجسام وجواہر سے کمزور ہیں لہذا اعراض میں تجد وہوسکتا ہے لیکن اجسام میں تجد دنہیں ہوگا، اس لیے کہ اگر اجسام کی بقاتجد دامثال سے مانی جائے تولازم آئے گا کہ شرع میں جزا، تکلیف اور قصاص وغیرہ کا تصور ہے معنی ہوجائے کیوں کہ چوری کرنے والاجسم تو چوری کے ساتھ ہی ختم ہوگیا اور ہاتھ اس متجد دجسم کا کا ٹاجائے گاجواس کی جگہ پر آیا ہوا ہے توجرم کی اور نے کیا اور سزاکی اور کو ہوئی لہذ ابقا ہے اجسام تجد دامثال سے نہیں ہوسکتی ہاں اعراض میں ایساضر ورہے۔

لیکن محلِ نظریہ ہے کہ جب دونوں کی بقاکا تھم بغیر تجد دامثال کے حس اور مشاہدے کے ذریعہ ہی ہے تواجسام کی بقابغیر تجد دکے اور اعراض کی بقاکا تھم تجد دامثال سے لگاناکہاں تک درست ہے ؟

### $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$

\* نعم تمسكهم في قيام العرض بالعرض بسرعة الحركة و بطوئها ليس بتام إذليس ههناشيء هو حركة و آخر هو سرعة أو بطؤ, بل ههنا حركة مخصوصة تسمى بالنسبة إلى بعض الحركات سريعة وبالنسبة إلى البعض بطيئة, و بهذا تبين أن ليس السرعة و البطؤ نوعين مختلفين من الحركة, إذ الأنواع الحقيقية لا تختلف بالإضافات. ولا جسم لأنه متركب و متحين و ذلك أمارة الحدوث.

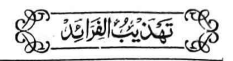
توجسمہ: - ہاں فلاسفہ کاقیام العرض بالعرض میں حرکت کی سرعت اور اس کے بطوسے استدلال تام نہیں ہے اس لیے کہ یہاں پر ایک مخصوص حرکت ہو اور دوسری سرعت یا بطوہ وبلکہ یہاں پر ایک مخصوص حرکت ہے بعض حرکت کے لحاظ ہے اس کا نام سرلیج اور بعض کے لحاظ ہے اس کا نام بطی رکھا جاتا ہے اس سے ظاہر ہو گیا کہ سرعت اور بطو حرکت کی دو مختلف نوئیں نہیں ہیں کیوں کہ انواع حقیقی اضافات سے مختلف نہیں ہوتیں اور اللہ تعالی جسم نہیں ہے اس لیے کہ جسم مرکب اور متحیز ہے اور بیے حدوث کی علامت ہے۔

نعم تمسکھم فی قیام العوض بالعوض: -اس عبارت سے شارح نے قیام العرض بالعرض کے امکان کی ایک دلیل پررد قائم کیا ہے۔

فلاسفہ اس کے قائل ہیں کہ ایک وض کا دوسری عرض کے ساتھ قیام ممکن ہے جیسے کہ حرکت ہے جوجسم کے ساتھ قائم ہوتی ہے اور سرعت اور بطو ہیں جن کا قیام حرکت کے ساتھ ہوتا ہے لہذا عرضِ حرکت کے ساتھ دوسرے اعراض سرعت اور بطوکا قیام ہورہا ہے یہی قیام العرض بالعرض ہے میمکن ہی نہیں بلکہ واقع ہے، بولا جاتا ہے کہ یہ حرکت سریع ہے اور یہ حرکت بطی ہے معلوم ہواکہ قیام العرض بالعرض ممکن ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ ترکت سریعہ اور بطیہ سے فلاسفہ کاقیام العرض بالعرض کے جواز پراستدلال تام نہیں ہے اس لیے کہ جہم کی حرکت سریعہ اور حرکت بھی ایسانہیں ہے کہ حرکت کوئی اور شئ ہواور سرعت اور بطوء کوئی اور شئ ہوں بلکہ حرکت ہی کو سرعت یا بطوسے تعبیر کیا جاتا ہے بعنی حرکت مخصوصہ کوہی بعض حرکات کے اعتبار سے سریع اور بعض حرکات کے لحاظ سے بطی کہاجاتا ہے۔ مثلاً بائیک کی حرکت، سائیکل کی حرکت کے اعتبار سے سریع اور ٹرین کی حرکت کے اعتبار سے بطی ہے الہذا سرعت اور





بطوحرکت کی دو مختلف نوعیں نہیں ہیں بلکہ بید دونوں حرکت ہے ہی عبارت ہیں۔ بیضابطہ مسلمات میں سے ہے کہ انواع حقیقیہ اضافتوں سے مختلف نہیں ہوتیں انسان خواہ بہار کا ہویا یو پی کا انسان ہی رہے گافرس فرس ہی رہے گاعر بی ہویا غیرعر بی حرکت حرکت ہی رہے گی جاہے وہ سریع ہویا بطی۔

\* والاجوهر أماعندافلانه اسم للجزء الذى لا يتجزى وهو متحيز وجزء من الجسم والله تعالى متعالى عن ذلك. وأماعند الفلاسفة فلأنهم وإن جعلوه اسماً للموجود لا في موضوع مجرداً كان أو متحيزاً لكنهم جعلوه من أقسام الممكن وأراد وابه الماهية الممكنة التي إذا وجدت كانت لا في موضوع وأما إذا أريد بهما القائم بذاته والموجود لا في موضوع فإنما يمتنع إطلاقهما على الصانع من جهة عدم ورود الشرع بذلك مع تبادر الفهم إلى المركب و المتحيز . و ذهاب المجسمة و النصارى إلى إطلاق الجسم و الجوهر عليه بالمعنى الذي يجب تنزيه الله تعالى عنه .

توجسمه: - (اورالله تعالی) جوہر نہیں ہے لیکن ہمارے نزدیک تواس لیے کہ جوہر جز الذی لایتجزیٰ کانام ہے اور وہ متحیز ہے اور اجسام کا جزہے اور الله تعالی اس سے بلند وبالا ہے لیکن عندالفلاسہ تواس لیے کہ وہ اگرچہ جوہر کوایے موجود کانام دیتے ہیں جو کسی موضوع میں نہ ہو مجر دہویا متحیز لیکن فلاسفہ اسے ممکن کی قشم کھہراتے ہیں اور ایسی ماہیت مکنہ قرار دیتے ہیں جو پائی جائے توکسی موضوع میں نہ ہولیکن جب وہ لوگ جسم وجوہر سے وہ مرادلیں جو قائم بذاتہ ہواور وہ موجود مرادلیں جو موضوع میں نہ ہوتوں کے عدم اطلاق کا امتناع شرع میں واجب تعالی کے لیے ان کے نہ آنے کی وجہ سے وادر اس بنا پر ہے کہ جسم اور جوہر سے ذہن کا تبادد مرکب اور متحیز کی طرف ہوتا ہے اور مجسمہ اور نصاریٰ کا واجب تعالی پر جسم اور جوہر کا اطلاق ایے علی میں ہے جس سے واجب تعالی کی تنزیہ ضروری ہے۔

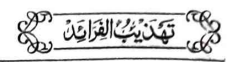
تشريــــــح

ولاجو هو: -اس عبارت سے ماتن نے بیر بتایا ہے کہ جیسے واجب تعالی عرض اور جسم نہیں ہے ویسے ہی وہ جوہر بھی یں ہے۔

"ثارح نے عندالمتظمین واجب تعالی پرجوہر کااطلاق کیوں نہیں ہوسکتا ہے اس پرروشنی ڈالی ہے اس کے بعداس کی وضاحت کی ہے کہ عندالفلاسفہ واجب تعالی پرجوہر کااطلاق آخر کیوں نہیں ہوسکتا ہے جب کہ ان کے نژدیک جوہر کامعنی اور مفہوم ایسا ہے جس سے بظاہر واجب تعالی پراس کے اطلاق سے کوئی حرج نہیں دکھائی پڑتا۔

فرماتے ہیں کہ متکلمین حضرات کے نزدیک جوہر جزء الذی لایتجزیٰ کانام ہے جومتحیز بھی ہوتا ہے اور جسم کا جزبھی ہوتا ہے لہٰذااگر واجب تعالی جوہر ہوتولازم آئے گاکہ اس کے لیے جسم بھی ہواور چیز بھی ہویعنی یہ کہ وہ کسی مکان میں ہواور اللہ تعالیٰ جسم وجسمانیات سے پاک ہے لہٰذاوہ جوہر ہویہ نہیں ہوسکتا۔





و أماعندالفلاسفة فلأنهم: - عندالفلاسفہ جوہراس موجود كانام ہے جوكسى موضوع ميں نہ ہواور عرض اس موجود كانام ہے جوكسى موضوع ميں ہو۔

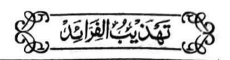
موضوع وہ محل ہے جواپنے تقوم میں حال مستغنی ہو جیسے جسم ، لونیت ، حرکت وغیرہ سے بے نیاز ہے جب کہ محل اپنے تقوم میں حال مستغنی نہیں ہو تا ہے جیسے ہیولی صورت جسمیہ کامحل ہے اور صورت جسمیہ ہیولی میں حال ہے جوہر دونوں ہیں لیکن ہیولی اپنے تقوم میں صورت کامحتاج ہے۔

بہر حال فلاسفہ دہ موجود جو کی موضوع میں نہ ہواہے جو ہر کہتے ہیں خواہ وہ مجردعن المادہ ہواور جہت و مکان سے بھی خالی ہوجیے عقولِ عشرہ اور نفوس ناطقہ یادہ متحیز ہواور جہت و مکان بھی اس کے لیے ہوں جیسے ہیولی اور صورت جسمیہ۔ بظاہر فلاسفہ کا جو ہر کا بیان کر دہ مفہوم (موجود لافی الموضوع) ایسا ہے جو واجب تعالی پر صادق ہو سکتا ہے کوئی خرائی دکھائی نہیں پڑر ہی ہے لیکن نظر تحقیق ہے دیکھنے کے بعد بیہ واضح ہوجاتا ہے کہ فلاسفہ واجب تعالی پر جو ہر کا اطلاق دو و جہوں سے نہیں کرتے ہیں۔ اس کی ایک وجہ تو ہیہ کہ بیہ لوگ اولاً مفہوم کی تقییم واجب اور ممکن کی طرف کرتے ہیں اور پھر ممکن کی تقییم جو ہر اور خرا کر میں موجود ہو کی طرف کرتے ہیں توجو ہر فلاسفہ کے نزدیک ممکن کی قسم سے ہے لہٰ اوا جب تعالی پر جو ہر کے اطلاق سے لازم آئے گا کہ دہ ممکن ہوجائے ، جب کہ وہ وہ وہ ہو کہ پائی جائے اس سے ان کا اشارہ اس کی طرف ہوتا ہے کہ وجود ممکن ہوجائے ، جب کہ وہ وہ وہ ہو کہ پائی جائے اس سے ان کا اشارہ اس کی طرف ہوتا ہے کہ وجود ممکن ہمکن بہ ممکن ہمکن پر دانگہ ایک ہوجائے اس سے ان کا اشارہ اس کی طرف ہوتا ہے کہ وجود خود وہ ممکن ہمکن ہم نے بیں جو موضوع میں موجود ہوکر پائی جائے اس سے ان کا اشارہ اس کی طرف ہوتا ہے کہ وجود خود وہ اس کی ماہیت پر زائد ایک مفہوم ہوجائے جب کہ عند الفلاسفہ ایسانہیں ہے۔ اس کی ماہیت پر زائد ایک مفہوم ہوجائے جب کہ عند الفلاسفہ ایسانہیں ہے۔ اس کی ماہیت نائد ایک الگ مفہوم ہوجائے جب کہ عند الفلاسفہ ایسانہیں ہے۔ واجب نائد ایک الگ مفہوم ہوجائے جب کہ عند الفلاسفہ ایسانہیں ہے۔ واجب نائد ایک الگ مفہوم ہوجائے جب کہ عند الفلاسفہ ایسانہیں ہے۔ واجب نائد ایک الگ مفہوم ہوجائے جب کہ عند الفلاسفہ ایسانہیں ہے۔

و اما اذا أرید بھما: - بعض کرّامیہ جنیں برعتی کہا جاتا ہے انھوں نے جسم کی تعریف قائم بذاتہ سے اور جوہر کی تعریف موجود لافی الموضوع سے کی ہے تواگر جسم و جوہر کا بیہ مفہوم مراد لے لیا جائے تواس مفہوم کے اعتبار سے واجب تعالی پرجسم وجوہر کے اطلاق سے توکوئی خرابی نہیں ہونی چاہیے۔

شارح فرماتے ہیں کہ اس مفہوم کے اعتبار ہے بھی واجب تعالی پر ان اساکا اطلاق ممتنع ہے لیکن عدم صحت معنی کی وجہ سے بیا امتاع نہیں ہے بلکہ یہ امتناع دوسری وجہول سے ہے ایک وجہ توامتناع کی بیہ ہے کہ قرآن و حدیث میں واجب تعالی پرجسم وجوہر کے اطلاق کا ورود نہیں ہے اور مذہب اہل سنت یہی ہے کہ واجب تعالی کو انھیں اساسے موسوم کیا جائے گاجن کا ورود قرآن و حدیث میں ہے جیسا کہ اللہ تعالی ارشاد فرما تا ہے: " ویله والاکستاء الله تعالی کو دُوو الگین یُلُجِدُ وَنَ فِی اَسْسَاہِ ہِ " (الاعراف: ۱۸۰) ترجمہ: -اور الله ہی کے ہیں بہت اچھے نام تواسے ان سے پکارواور انھیں چھوڑ دوجواس کے ناموں میں حق سے نکتے ہیں۔ (کنزالا یمان) دوسری وجہ بیہ ہے کہ جسم اور جوہر سے ذہن کا تبادر ایسے معنیٰ کی طرف ہو تا ہے جس کا صدق واجب تعالی پر نہیں ہو سکتا اس وجہ سے واجب تعالی پرجسم وجوہر کا اطلاق ممتنع ہیں ہے۔ کہ کرامیہ کے جوہراورجم کے بیان کردہ مفہوم کا اسے مصداق بنا سکتے ہیں جیسا کہ بعض حاشیہ و ذھاب المحسمة و النصادی: -اس عبارت کو ہم ایک سوال مقدر کا جواب بنا سکتے ہیں جیسا کہ بعض حاشیہ و ذھاب المحسمة و النصادی: -اس عبارت کو ہم ایک سوال مقدر کا جواب بنا سکتے ہیں جیسا کہ بعض حاشیہ





نگاروں نے کہاہے۔ سوال بیہ ہے کہ واجب تعالی پر آپ جسم وجوہر کے اطلاق کومتنع قرار دیتے ہیں جب کہ مجسمہ اور نصار ی بالترتیب واجب تعالی پرجسم اور جوہر کااطلاق کرتے ہیں توآخر ایساکیوں ہے؟

شارح فرماتے ہیں کہ مجسمہ اور نصاریٰ اِن ناموں کا اطلاق واجب تعالی پرایسے مفہوم سے کرتے ہیں جن سے واجب تعالیٰ کی تنزیہ ضروری ہے مثلاً مجسمہ یہ کہتے ہیں کہ دیگر اجسام کی طرح سے واجب تعالیٰ بھی ایک جسم ہے اور وہ عرش پر بیٹھا ہوا ہے۔العیاذ باللہ۔

نصاری کی کہتے ہیں واجب تعالیٰ ایک ایساجو ہرہے جو تین اجزاکی طرفت مے اب،این،روح القدی۔العیاذ باللہ۔

الله فإن قيل: كيف يصح إطلاق الموجودو الواجب و القديم و نحو ذلك ممالم يردبه الشرع ؟ قلنا: بالإجماع وهو من ادلة الشرع. وقد يقال: إن الله و الواجب و القديم ألفاظ متر ادفة , و الموجود لازم للواجب , وإذا ورد الشرع بإطلاق اسم بلغة فهو إذن بإطلاق ما ير ادفه من تلك اللغة أو من لغة أخرى و ما يلازم معناه , و فيه نظر.

توجہہ :- پس اگر کہا جائے کہ موجود ، واجب ، قدیم اور ان جیسے الفاظ کا اطلاق اس پر کیسے سیح ہوگا جن کے بارے میں شرع میں وارد نہیں ہے ہم کہیں گے اجماع ہے ، اور یہ بھی شرع دلیوں میں سے ایک دلیل ہے اور بھی کہا جاتا ہے کہ اللہ ، واجب اور قدیم مترادف الفاظ ہیں اور موجود واجب کولازم ہے اور جب شرع میں کی اسم کا اطلاق کسی زبان میں ہو تو یہ اس کے مرادف کے اطلاق کی اجازت ہے خواہ اس زبان کالفظ ہویا کی دوسری زبان کا اور اس کے بھی اطلاق کی اجازت ہے جواہ اس کے الفظ ہویا کی دوسری زبان کا اور اس کے بھی اطلاق کی اجازت ہے جواس کے معنی کولازم ہواور اس میں نظر ہے۔

تشريـــــح

فإن قيل: -اس عبارت سے ايک اعتراض پيش کرکے اس کاجواب دیا جارہا ہے اعتراض ہے کہ آگرجم وجوہر جمعنی قائم بزاتہ اور موجود لافی الموضوع کا اطلاق معنی کی صحت کے باوجود محض اس بنا پر واجب تعالی پر درست نہیں ہے کہ شرع میں بیاساواجب تعالی کے لیے نہیں آئے ہوئے ہیں تو پھر موجود، واجب، قدیم اور ان کے مثل جیسے لفظ خدا کا بھی تواطلاق شرع میں واجب تعالی کے لیے نہیں کیا گیا ہے تو پھر ان الفاظ کا اطلاق بھی واجب تعالی پر درست نہیں ہوگا۔

شارح اس اعتراض کا یہ جواب دیے ہیں کہ ہاں یہ سی کے کہ شرع میں ان کا بھی ورود واجب تعالی کے لیے نہیں ہے لیکن واجب تعالی کے لیے نہیں ہے لیکن واجب تعالی کے لیے ان اسما کے اطلاق کا سیح ہوناا جماع ہے ثابت ہے اور اجماع کا ججت ِشرع ہوناقر آن واحادیث ہے ثابت ہے۔

و قدیقال: إن الله: -اس عبارت ہے اس اعتراض کا ایک دو سرا جو اب پیش کیا جارہ ہے جس کی تقریر یہ ہے کہ اللہ ، واجب اور قدیم یہ سب متر ادف الفاظ ہیں اور موجود واجب کولازم ہے اس لیے کہ واجب کا وجود ضروری ہوتا ہے اور ضابطہ یہ ہے کہ جب شرع میں کسی زبان کا کوئی لفظ واجب تعالی کے لیے آیا ہو تو یہ اس اور دو سری زبان میں اس کے متر ادف الفاظ کے اطلاق کی اجازت ہے جو اس کا متر ادف تونہ ہولیکن اس کے متر ادف کولازم ہولہذ اس ضابطے کی اجازت ہے اور اس لفظ کے بھی اطلاق کی اجازت ہے جو اس کا متر ادف تونہ ہولیکن اس کے متر ادف کولازم ہولہذ اس ضابطے کی روشن میں اب واجب تعالی پر ان اسما کے اطلاق میں کوئی حرج نہیں ہے اس لیے کہ قرآن واحادیث میں ذات باری تعالی کے لیے روشن میں اب واجب تعالی پر ان اسماکے اطلاق میں کوئی حرج نہیں ہے اس لیے کہ قرآن واحادیث میں ذات باری تعالی کے لیے



اسم جلالت "الله" كاورود كثرت سے ہے اور بير عربي زبان كالفظ ہے اور واجب اور قديم زبان عربي ميں اسم جلالت كے متراوف بيں اور لفظ خدا زبان فارس ميں اس كے مترادف ہے اور لفظ موجود اس كے مترادف لفظ واجب كان اللہ كے مترادف لفظ واجب كان لله كاطلاق واجب تعالى پرضيح ہوگا يوں ہى اس كے مترادفات واجب اور قديم اور لازم مترادف لفظ موجود كا بھى اطلاق بغيركسى حرج كے ضيح ہوگا۔

شارح نے اس جواب پر "فیدِ نظر " سے نقض وارد کیا ہے جس کی تفصیل یہ ہے کہ اس میں تین باتیں پیش کی گئ ہیں۔(۱) اللہ، واجب، قدیم میں ترادف ہے۔(۲) واجب تعالی پر متراد فین کے اطلاق کا تھم ہے (۳) شرع میں ذات باری تعالی کے لیے کسی اسم کا اطلاق لازم اسم کے اطلاق کی بھی اجازت ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ تینوں باتیں محل نظر ہیں۔

(۱) الله ، واجب ، قدیم کے مفاہیم میں ترادف نا قابل تسلیم ہے اس لیے کہ اتحاد مفہوم کا نام ترادف ہے اور ان میں اتحاد مفہوم نہیں پایا جا تا اس لیے کہ الله کا مفہوم ہے کہ الله اس ذات کاعلم ہے جو واجب الوجود اور تمام صفات کمالیہ کا جامع ہے اور لغوی اعتبار سے اس کامعنی معبود ہے یاجس میں عقل متحیر ہواور واجب کا مفہوم ہے جس کاعدم محال ہواور قدیم کامفہوم ہے جس کاعدم محال ہواور قدیم کامفہوم ہے جس کے وجود کے لیے کوئی ابتدانہ ہو توجب تینوں کامفہوم ایک دوسرے سے مختلف ہے توان میں ترادف کیسے ہوگاکیوں کہ ترادف تواتحاد مفاہیم کا نام ہے۔

(۲) اطلاق میں مترادفین متحد الحکم ہیں ہے بھی تسلیم نہیں ہے اس لیے کہ قرآن شریف میں ذات باری تعالی کے لیے عالم الغیب والشہادة آیا ہوا ہے جس میں اس پر لفظ عالم کا اطلاق کیا گیا ہے جب کہ عالم کا مرادف لفظ عاقل کا اطلاق ذات باری تعالیٰ پر درست نہیں ہے اس لیے کہ عاقل کا ماخذا شتقاق عقل ہے جس کا معنیٰ قیدہے جو کہ ایک نقص ہے اور واجب تعالیٰ نقص سے بری ہے اور ضابطہ بھی یہی ہے کہ لفظ مترادف میں اگر نقص وعیب یا مجز کا وہم ہے تو پھر اس کا اطلاق واجب تعالیٰ پر جائز نہیں ہے۔

(۳) اور یہ بھی تسلیم نہیں ہے کہ شریعت میں اگر کسی لفظ کا اطلاق ذات تعالی کے لیے ہے تو یہ اس کے لیے لازم معلیٰ کے اطلاق کی اجازت ہے ، اس لیے کہ قرآن شریف میں ذاتِ باری تعالی کے لیے ہر شی کے خلق کا اطلاق موجود ہے جس کے اطلاق کی اجازت ہے ، اس لیے کہ قرآن شریف میں ذاتِ باری تعالی کے لیے ہر شی کے خلق کا اطلاق موجود ہے جس سے بندر اور خزیر کا بھی خلق واخل ہے حالاں کہ واجب تعالی کو خالق القرداور خالق الخازیر کہنا جائز نہیں ہے۔

#### ተ ተ ተ ተ

المصورة وشكل مثل صورة والمثل صورة إنسان، أو فرس الأن تلك من خواص الأجسام تحصل لها بواسطة الكميات والكيفيات وإحاطة الحدود والنهايات. والامحدود أى ذى حدو نهاية. والامعدود أى ذى عدود وكثرة ، يعنى ليس محالاً للكميات المتصلة كالمقادير، والاالمنفصلة كالأعداد وهو ظاهر.

توجده: -اور (الله تعالی) مصور نہیں ہے بین شکل وصورت والانہیں ہے۔ جیسے کہ انسان یا گھوڑے کی صورت ہے کیوں کہ شکل وصورت اجسام کے خواص سے ہے جواجسام کو کمیات اور کیفیات اور چند حدود اور نہایتوں کے احاطے سے حاصل ہوتی ہے اور وہ محدود لینی عدد اور کثرت والانہیں ہے لین کمیات متصلہ مثلاً مقادیر اور

# كميات منفصله مثلأ اعداد كالمحل نهيس ب اوربيظا مرب\_

تشريـــــــــــــح

ولا مصور: - الله تعالی سے عرض اور جوہر کی نفی کرنے کے بعداس سے شکل وصورت محدود اور معدود کی بھی نفی کی جارہی ہے فرماتے ہیں کہ الله تعالی شکل و صورت والانہیں ہے جیسے کہ انسان اور گھوڑے ہیں یا دیگر حیوانات کی شکل و صورت ہے اللہ ہے اس لیے کہ شکل اسے کہتے ہیں جو کسی جسم کوایک یا ایک سے زائد نہا یتوں کے گھیرنے سے حاصل ہو جیسے دائرہ، شلث، مربع وغیرہ اور الله تعالی اجسام سے پاک وصاف ہے۔

**کمیات متصلہ:** - جن کے اجزاے مفروضہ کے در میان حدِ مشترک ہوجیسے خط<sup>امط</sup>ے۔

**کمیات منفصلہ:-** جن کے اجزائے مفروضہ کے در میان حدِ مشترک نہ ہوجیسے اعداد۔

و لا محدو د و لا معدو د: - لینی الله محدود اور معدود بھی نہیں ہے لینی اس کے لیے نہایت مقداری اور نہایت عددی نہیں ہے۔

و لا محدو دسے ذات واجب تعالی ہے کم متصل کی نفی کی گئے ہے اور و لا معدو دسے ذاتِ واجب تعالیٰ سے کم منفصل کی نفی کی گئے ہے بینی وہ کم متصل اور کم منفصل کسی کا بھی محل نہیں ہے اس لیے کہ بیرسب اجسام کے خواص سے ہیں اور اللہ تعالیٰ جسم وجسمانیات سے پاک وصاف ہے۔

#### $\triangle \triangle \triangle \triangle \triangle \triangle$

\* و لا متبعض و لا متجز أى ذى أبعاض و أجزاء. و لا متركب منها لما فى كل ذلك من الإحتياج المنافى للوجوب فما له أجزاء يسمى باعتبار تألفه منها متركبا و باعتبار إنحلاله إليها متبعضا و متجزيا و لا متناق لأن ذلك من صفات المقادير و الأعداد. و لا يوصف بالماهية أى المجانسة للأشياء , لأن معنى قولنا ماهو؟ من أى جنس هو و المجانسة توجب التمايز عن المتجانسات بفصول مقومة , فيلزم التركيب . و لا بالكيفية من اللون و الطعم و الرائحة و الحرارة و البرودة و الرطوبة و اليبوسة وغير ذلك مما هو من صفات الأجسام و توابع المزاج و التركيب .

تو جسمہ: -اور اللہ تعالی متبعض اور متجزی نہیں ہے لیمنی جھے اور اجرا والا نہیں ہے اور وہ اجرا اور ابعاض سے مرکب نہیں ہے اس لیے کہ بعیض، تجزی، ترکیب میں سے ہرایک میں اجزاکی طرف احتیاج ہے جو وجود کے منافی ہے تو وہ تئ جس کے لیے اجرا ہوں توان اجرا سے ترکیب کے اعتبار سے شئ متبعض اور متجزی ہے اور الن اجرا کی طرف اخلال کے اعتبار سے شئ متبعض اور متجزی ہے اور واجب تعالی متناہی نہیں ہے اور وہ اہمیت سے متصف نہیں ہے لیمنی اس کے لیے مجانست للاشیانہیں ہے اس لیے کہ ہمارے قول ماحو کا معنی ہے کہ وہ کس جنس سے ہے اور مجانست وہ ہے جو شئ کو مشار کات فی الجنس سے ایک فصلوں کے ذریعہ تمیز دے جو اس کے لیے مقوم ہیں تو ترکیب لازم آئے گی اور وہ کیفیت سے متصف نہیں ہے لیمنی رنگ، ذائقہ، بو، حرارت، برودت، تازگی اور ان کے علاوہ وہ امور جواجہام کے صفات میں سے ہیں اور مزاج اور ترکیب کے توابع ہیں۔

قشریے ولامتبعض ولامتجز: -اس عبارت سے مصنف فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی متبعض اور متجزی نہیں ہے یعنی ایسانہیں ہے کہ



الفَرَائِكُ الفَرَائِكُ الْمَرَائِكُ الْمُرَائِكُ الْمُرائِكُ اللَّهُ الْمُرائِكُ الْمُرائِلُولِكُ الْمُرائِكُ الْمُرائِكُ الْمُرائِكُ الْمُرائِكُ الْمُرائِكُ الْمُرائِكُ الْمُرائِكُ الْمُرائِكِ الْمُرائِكِ الْمُرائِكِ الْمُرائِكُ الْمُرائِلُولِكُ الْمُرائِلُ لِلْمُولِلِلْمُ الْمُرائِلُ الْمُرائِلُ الْمُرائِلُ الْمُرائِلُولُ الْمُرائِلُ الْمُرائِلُولُ

اس کے لیے پچھابعاض (حصے)اور پچھاجزاپائے جاتے ہوں اور ایسابھی نہیں ہے کہ واجب تعالی ابعاض اور اجزاہے مرکب ہواس لیے کہ متبعض ، متجزی اور مترکب میں سے ہرایک میں احتیاج پایا جاتا ہے اس لیے کہ مجموعہ اپنے حصے کامختاج ہوتا ہے اور کل اپنے اجزا کامختاج ہوتا ہے ای طرح مرکب بھی اپنے اجزا ہے ترکیبی کامختاج ہوتا ہے اور احتیاج وجوب کے منافی ہے۔

فعالله اجزاء: - اس عبارت سے شارح نے ان تینوں میں فرق بیان کیا ہے فرماتے ہیں کہ وہ شی جس کے لیے اجزاپائے جاتے ہیں جب اس کانام مترکب رکھا جاتا ہے اور جب بیا اجزاپائے جاتے ہیں جب اس کانام مترکب رکھا جاتا ہے اور جب بیا اعتبار کیا جائے کہ ان اجزاکی طرف منحل ہے اس کانام متبعض اور متجزی رکھا جاتا ہے (بطلان صورت اور انفکاک بعب بیا عتبار کیا جائے کہ ان اجزاکی طرف منحل ہے اس کانام انحلال ہے )اس اعتبار سے متبعض اور متجزی میں تزادف ہوگالیکن بھی دونوں کے مابین اس طرح فرق بیان کیا جاتا ہے کہ تجزی میں شی کا انحلال ہو ہرکی طرف ہوتا ہے جن سے شی کی ترکیب ہوتی ہے جیسے جسم کا انحلال جو ہرکی طرف یابیت کا انحلال جدار اور سقف کی طرف ہوتا ہے۔

و لا متناہِ: - اور واجب تعالیٰ متناہی بھی نہیں ہے اس لیے کہ متناہی مقادیر اور اعداد کے صفات میں سے ہے اور واجب تعالیٰ متناہی مقادیر اور معدودات کے صفات میں سے ہیں۔ واجب تعالیٰ کمیات سے باک ہے اس لیے کہ یہ سب اجسام اور معدودات کے صفات میں سے ہیں۔ کرامیہ کاموقف ریہ ہے کہ صرف اس جہت کوچھوڑ کرجوعرش سے متصل ہے واجب تعالیٰ جمیع جہات کے اعتبار سے

عن سنده و صف میر مند کرف اس جهت و چور کر بو کر است مندن کا میرون من میرون می جهات سے اسبار سے فیر متناءی ہے۔

یہ واضح کیا جا چکاہے کہ واجب تعالی کی تنزیہ تناہی سے ضروری ہے بوں ہی کر ّامیہ جو معنیٰ عدم تناہی کا مراد لیتے ہیں۔ اس سے بھی اس کی تنزیہ ضروری ہے۔

و لا یوصف بالماهیة: - الله تعالی ماہیت یعنی مجانست سے مقصف نہیں۔ شارح نے ماہیت کی تفیر مجانست سے کی ہے۔ کی ہے۔ کی ہے۔ کی ہے۔ کی ہے۔ مجانست اتحاد فی الجنس کا نام ہے۔

جنس کا ایک لغوی معنیٰ بھی ہے اور معنی اصطلاحی بھی ہے جنس کا لغوی معنیٰ مجانس اور مماثل ہے۔ لہذا یہاں پر اگر مجانست کا لغوی معنیٰ مراد لیا جائے تو معنیٰ یہ ہوگا کہ اللہ تعالیٰ مجانس اور مماثل سے مقصف نہیں ہے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے: " کَیسَ کَیمَثُلِم شُکیءٌ " ( شوریٰ:۱۱) اس جبیبا کوئی نہیں۔ (کنزالا یمان) اور ایک اور مقام پر فرما تا ہے: " وَ لَحَمْ یَکُنُ لَکُهُ کُفُوّاً اَحَدُّ یَکُنُ لَکُهُ اَکَدُّ وَ لَمْ یَکُنُ لَکُهُ اَکْ اَلْ کُلُولُ وَ کُورُ کاکوئی۔ (کنزالا یمان)

اور جنس کامعنی اصطلاحی وہی ہے جو فن منطق میں مصطلح ہے لینی جس کی چند نویس ہوں یا جس میں چند نویس شریک ہوں اور ظاہر یہی ہے کہ شار ہ نے خطقی معنی ہی مراد لیا ہے اس لیے کہ جب ہم کسی شک کے بارے میں ما ھو سے سوال کرتے ہیں تو مقصد اس کی جنس ہی معلوم کرنا ہوتا ہے اب رہ گیا سوال سے کہ واجب تعالیٰ مجانست منطقیہ سے کیوں مقصف نہیں ہوتا ہے تواس کی وجہ یہ ہے کہ ماھوسے جو سوال ہوتا ہے تواس کا جو اب علی سبیل انتفصیل حد، نوع اور جنس میں منحصر ہوتا ہے مثلاً سوال میں اگر چند مور موں اور وہ سب مختلفۃ الحقائق ہوں تو جو اب میں جنس کا وقوع ہوتا ہے مثلاً جب پوچھا جائے الانسان و الفرس ماھما توجو اب حیوان سے متاز ماھی توجو اب حیوان کے ساتھ معان کے ماتھ مالے کی ضرورت ہوگی مثلاً حیوان کے ساتھ ناطق لگا دیا جائے گا توانسان حیوانیت میں اپنے شریک فرس سے متاز مصل کے ملانے کی ضرورت ہوگی مثلاً حیوان کے ساتھ ناطق لگا دیا جائے گا توانسان حیوانیت میں اپنے شریک فرس سے متاز

ہوجائے گاظاہر ہے کہ بیرترکیب کومتلزم ہے لہذااگرواجب تعالیٰ کے لیے مجانست ہوگی تووہ خود نوع ہو گااور اس کا کوئی شریک فی الجنس ہو گاتواس سے تمیز دینے کے لیے واجب تعالیٰ کی کوئی فصل بھی ضرور ماننی پڑے گی توذات واجب میں ترکیب لازم آجائے گ ای کوشارح فرماتے ہیں:المجانسة تو جب التہایز عن المتجانسات بفصول مقومة.

متجانسات: -وہ ۱۰ ورہیں جو جنس میں ایک دوسرے کے ساتھ شریک ہوں جیسے انسان ، فرس ، حمار وغیرہ -ف**صول مقومۃ: -** وہ ہیں جو نوع کوجنس میں شریک تمام دیگر انواع یااغیار سے متاز کر دیں جیسے انسان کی فصل ناطق اور فرس کی صابل ہے۔

و لا بالکیفیڈ: -واجب تعالی کیفیت ہے بھی متصف نہیں ہے بعنی رنگ، بو، ذائقہ، حرارت، برودت، تری اور خشکی اور ان کے علاوہ روشنی، تاریکی وغیرہ سے اس کا اتصاف نہیں ہے اس لیے کہ کیفیات مزاج کے تابع ہوتی ہیں اور ترکیب کو متلزم ہیں۔اور اللہ تعالی ان سے مبراہے۔

مراج: - اس كيفيت متوسطه كانام بج جو چند مخالفة الكيفية اجسام كے ملئے سے حاصل مو-

توضیح: پانی کامزاج بار درطب ہے، مٹی کامزاج بار دیابس ہے، آگ کامزاج حاریابس ہے ہوا کامزاج حار دطب ہے، سے چاروں یا ان میں سے چند یا ان کے علاوہ چند دیگر اجسام جب باہم ایک دوسرے کے ساتھ جمع ہوتے ہیں یا ایک دوسرے سے مماس ہوتے ہیں اور ہرایک کی مخالف کیفیت دوسرے میں اثر کرتی ہے اور ہرایک دوسرے کی مخالف کیفیت کے زور کو کم کرتا ہے تواس سے ایک در میائی کیفیت پیدا ہوتی ہے اس در میائی کیفیت کانام مزاج ہے۔

**ተተ** 

البعد عبارة عن امتداد قائم بالجسم أو بنفسه عند القائلين بوجود الخلاء الله تعالى منزه عن الامتداد والمقدار والبعد عبارة عن امتداد قائم بالجسم أو بنفسه عند القائلين بوجود الخلاء الله تعالى منزه عن الامتداد والمقدار لاستلز امه التجزى فإن قيل: الجوهر الفرد متحيز ولا بعد فيه وإلا لكان متجزياً قلنا: المتمكن أخص من المتحين لأن الحيزهو الفراغ المتوهم الذى يشغله شىء ممتدأ وغير ممتد فماذكر دليل على عدم التمكن في المكان وأما الدليل على عدم التحيز فهو أنه لو تحيز فإما في الأزل فيلزم قدم الحيز ، أو لا فيكون محلاً للحوادث وأيضاً إما أن يساوى الحيز أو ينقص عنه فيكون متناهباً ، أو يزيد عليه فيكون متجزياً . وإذا لم يكن في مكان لم يكن في جهة لا علو ولا سفل و لا غيرهم الإنها إما حدود وأطر اف للأمكنة أو نفس الأمكنة باعتبار عروض الإضافة إلى شيء .

تو جسمہ: -اور (اللہ تعالی ) کسی مکان میں متمکن نہیں ہے اس لیے کہ ممکن ایک بعد کا دوسرے ایے بعد موہوم یا بعد مخقق میں نفوذ کا نام ہے جے مکان کہتے ہیں، اور بعد ایسا امتداد ہے جوجم کے ساتھ قائم ہویا بنف ہ قائم ہوان کے نزدیک جو وجود خلاکے قائل ہیں اور اللہ تعالی امتداد اور مقدار سے منزہ ہے ، اس کے تجزی کو مسلزم ہونے کی وجہ ہے پس اگر اعتراض کیا جائے کہ جو ہر فرد متحیز ہے حالال کہ اس میں کوئی بعد نہیں ہے ور نہ تو وہ متجزی ہوجائے گاہم کہیں گے کہ متمکن متحیز سے خاص ہے کیوں کہ جیز وہ موہوم کشادگی ہے جے ممتد دیا غیر ممتدشی بھر دے تو جے ذکر کیا گیا وہ مکان میں عدم متحیز سے خاص ہے کیوں کہ جیز دو موہوم کشادگی ہے جے ممتد دیا غیر ممتدشی بھر دے تو جے ذکر کیا گیا وہ مکان میں عدم متحیز سے لیکن عدم تحیز ہوگا تو چیز کا قدیم ہونالازم



آئے گایاازل میں متحیز نہیں ہوگا تو واجب تعالیٰ محل حوادث ہوجائے گا، نیزیا تو جیز کے مساوی ہوگا یااس سے کم ہوگا تو وہ متناہی ہوجائے گایااس پر زائد ہوگا تو وہ متجزی ہوجائے گا اور جب واجب تعالیٰ مکان میں نہیں ہوگا تو وہ کسی جہت میں بھی نہیں ہوگا نہ او پر نہ نیچے نہ ان کے علاوہ کسی اور طرف۔اس لیے کہ جہتیں یا تو مکانوں کے اطراف اور حدود ہیں یا کسی شک کی طرف عروضِ إضافت کے وقت عین مکان ہیں۔

بحث سمجھنے سے پہلے مندر جہ ذیل مباحث کا سمجھنا ضروری ہے جسے ہم تین مباحث میں تقسیم کرتے ہیں (بحث اول) جسم کے امتداد کے سلسلے میں حکمااور تنظمین کا موقف (بحث ثانی) مکان کے مفہوم میں حکمااور تنظمین کا موقف (بحث ثالث) خلاکے وجودیاعدم وجود کے تعلق شے تکلمین اور حکما کا موقف۔

(۱)- بحث او آ: - عندالحماجهم کاامتداد لین پھیلاؤا کیے عرض ہے جوجهم کے ساتھ قائم ہے ان کی اس پر دو دلیل ہے۔ (۱)- موم کو گول کرنے کے بعد جب مربع لینی چو کور کر دیا جائے تو اس کا امتداد ایک حال سے دو سرے حال کی طرف بدل جاتا ہے جب کہ موم کاجہم بحالہ باتی ہے۔ (۲) - گھی کا بعد جب جم جائے تو کم ہوجاتا ہے اور پگھل جانے سے اس کا بعد بڑھ جاتا ہے جب کہ گھی کاجسم اپنے حال پر باقی ہے۔

معلوم ہواکہ امتداد ایک عرض ہے جوجہم کی حقیقت پر زائد ایک ثنی ہے عند الحکمااے بعد مادی، بعد عرضی اور جہم تعلیمی کہتے ہیں مُجازاً اے جہم بھی کہاجا تا ہے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ عند الحکماجہم کا یہ بعد مخقق ہے موہوم نہیں ہے۔ (۲) - عند المتظمین جسم کا بعد موہوم ہے اس لیے کہ جسم جو ہر فردے مرکب ہے جسم کا جو ہر فردے اتصال حقیقی

نہیں ہے بلکہ بیاتصال موہوم ہے اس لیے بیاوگ جم کے بعد کوموہوم قرار دیتے ہیں۔

دیے ہیں کہ انقال ایک جسم سے دوسرے جسم کی طرف جسم ممکن کا ہوتا ہے اسی طرح انقسام بھی جسم ممکن کا ہوتا ہے نہ کہ بعد مکانی کا۔ (ثالث) – ارسطاطالیس کا نہ ہب ہیہ ہے کہ مکان اس جسم کی باطنی سطح کا نام ہے جوجسم ممکن کوشامل ہوتی ہے ارسطا طالیس صرف اس بعد عرضی کا قائل ہے جوجسم کے ساتھ قائم ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ حکمام کان کو بعد متحقق قرار دیتے ہیں موہوم نہیں مانتے ہیں جب کہ تنگلمین مکان کو بعد موہوم قرار دیتے تعدید

ہیں متحقق نہیں مانتے۔

(۳)- بحث ثالث: - عندالعقلاعالم كاوہ فراغ (كشادگى) جے جسم بھرے نہيں ہوتا ہے جے خلاكہتے ہيں اس كے وقوع اور عدم و قوع ميں بھى اختلاف ہے متكلمين كا مذہب يہ ہے كہ خلاممكن تو ہے ليكن معدوم وہمى ہے حكما كے نزديك خلاموجود ہے اور بيدايك جو ہرمجرد ہے اور اكثر حكما كاموقف بيہے كہ خلامحال ہے۔

خلاصة مباحث: - اتى تفصيل ئے مخفراً چند باتيں سامنے آئي \_

(۱) - عندالمحماجهم کابعد متحقق ہے موہوم نہیں۔ (۲) - عندالمتظمین جسم کابعد موہوم ہے متحقق نہیں۔ (۳) - عند المتظمین مکان ایک بعد موہوم ہے متحقق نہیں۔ (۳) - عند المتظمین خلامکن ہے الحمامکان ایک بعد موہوم کانام ہے۔ (۵) - عندالمتظمین خلامکن ہے لیکن معدوم موہوم ہے۔ (۲) - عندالمحماخلاموجود ہے۔ (۷) - اکثر حکماکے نزدیک خلامحال ہے۔ اسی بنا پر حمکن، تحیز، بعد، مکان، جیز کی تعریفات میں بھی اختلافات واقع ہیں۔

و لا یتمکن:- واجب تعالی کسی مکان میں متمکن نہیں ہے در نہ اس کے لیے امتداد اور مقدار کا ہونالازم آئے گا جو تجزی کومتلزم ہے اور اللہ تعالی تبعیض اور تجزی ہے منزہ ہے جیسا کہ ماقبل میں بیان کیا گیا ہے ۔ کمکن ہونے کی نقذیر پر بیہ سب خرابیاں اس لیے لازم آئیں گی کہ حمکن ایک بعد کے دوسرے بعد متوہم یا تحقق میں نفوذ کا نام ہے جے مکان کہتے ہیں۔

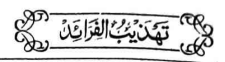
مکن کی تعریف میں دوبعد کالفظ مذکورہے جس میں بعداول سے مرادوہ بعدہے جوجسم کے ساتھ قائم ہے جسے عندالحکمابعد عرضی یابعد مخقق کہتے ہیں اور عندالمتکلمین اسے بعد موہوم سے تعبیر کیا جاتا ہے اور بعد ثانی سے بھی عندالمتکلمین بعد موہوم یعنی وہمی بعد مرادہے جب کہ افلاطون کے نزدیک بعد ثانی بھی بعد تحقق اور بعد جوہری ہے جومکان کے ساتھ قائم ہے۔

یسمونه: -میں هنمیر کامرجع بعد ثانی ہے شارح کا قول "متوہم" یا" محقق" علی سبیل الا ختلاف بعد اول اور ثانی دونوں کی صفت ہیں۔ دونوں کی صفت ہیں۔

بعداس امتداد کانام ہے جوجسم کے ساتھ قائم ہے خواہ وہ امتداد عرضی ہو جیساکہ حکمااس کے قائل ہیں یاوہ امتداد قائم بفسہ ہویدان لوگوں کے موقف پر ہوگا جو وجود خلاکے قائل ہیں جیساکہ افلاطون ادر اس کے متبعین کا یہی نظریہ ہے کہ ایک ایسا بعد پایاجا تا ہے جو خالی ہے اور وہ جوہری ہے اسے خلاکتے ہیں اور ہر تقذیر پرجسم کا بعد موہوم ہو یا تحقق مکان بعدِ موہوم کانام ہویا محقق کا اگر واجب تعالی سی مکان میں ممکن ہوگا تواس کے لیے ابعاد اور مقد ارکا پایاجانالاز می ہوگا اور مقد اراور امتداد تجزی اور تقسیم کو مسلزم ہیں جب کہ واجب تعالی ان سے منزہ ہے۔ لہذاوہ کسی مکان میں متمکن نہیں ہوسکتا۔

فان قبل: الجو هو الفو دمتحیز: - بہال سے واجب تعالی کے عدم ممکن کی دلیل پر ایک نقض وار دکیا گیاہے، خیال رہے کہ بیاعتراض اتحادِ ممکن اور تحیز پر مبنی ہے اور جواب دونوں کے عدم اتحاد پر مبنی ہے۔





اعتراض یہ ہے کہ آپ نے واجب تعالی کے عدم حمکن کی دلیل میں یہ بتایا ہے کہ حمکن کے لیے بعد کا پایا جاناضروری ہے حالال کہ ہم دیکھتے ہیں کہ جوہر فردشمکن ہے لیکن اس میں کوئی بعد نہیں پایا جاتا ہے کیوں کہ بعد ہونے کی صورت میں وہ قابل تجزی ہوجائے گااس لیے کہ ہر بعد منقسم ہوتا ہے جب کہ دوغیر متجزی ہے لہذا معلوم ہواکہ حمکن کے لیے بعد ضِروری نہیں ہے۔

جواب سجھنے سے پہلے یہ جان لیجے کہ جزم جھی مکان کے مرادف ہوکر مستعمل ہوتا ہے اور بھی اس سے عام معنی میں مستعمل ہوتا ہے اس اعتبار سے مکان خاص ہے اور جیزعام ہے اور بعض افاضل کا یہ کہنا ہے کہ اول حکماکی اصطلاح ہے اور غانی مستعمل ہوتا ہے اس اعتبار سے مکان خاص ہے اور جیزعام ہے اور جھی نے کہ خمکن اخص ہے اور تحیز عام ہے جہال حمکن ہوگا وہال تحیز ضرور ہوگالیکن جہاں تحیز ہوضروری نہیں ہے کہ وہال حمکن بھی ہوجو ہر فرد میں تحیز تو پایا جاتا ہے حمکن نہیں ہے اور جہم میں حمکن اور تحیز دونوں پایا جاتا ہے حمکن نہیں ہے اور جہم میں حمکن اور تحیز دونوں پایا جاتا ہے اس کی وجہ ہیہ کہ عندالمسحکمین جیزوہ موہوم کشادگی ہے جے شی ممتد جیسے کہ جسم ہے یا شی خیر ممتد جیسے کہ جو ہر فرد ہے بھر دے لہذا فراغ (کشادگی) میں اگر شی ممتد کا نفوذ ہوگا تواسے مکان اور جیز دونوں کہا جائے گا اور اگر کشادگی کو غیر ممتد شی بھرے گی تواسے جیز تو کہا جائے گا مکان نہیں کہا جائے گا۔

واضح ہوکہ یہ مطلق جیز کی تعریف ہے اور جیز جسم کی تعریف تو یہی ہوگی کہ جسے شئ ممتد بھرے۔لہذا جو دلیل پیش کی

سمئی ہے وہ واجب تعالیٰ کے عدم ممکن فی الرکان کی دلیل ہے عدم تحیز فی الحیز کی دلیل نہیں ہے۔

ا ما الدلیل علی عدم التحیز: - یہال سے واجب تعالی کے عدم تحیز پر دلیل قائم کی گئی ہے شارح نے اس پر دو دلیلیں قائم کی ہیں۔

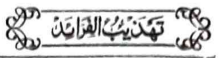
وليل اول: - اگرداجب تعالی متحيز ہو گاتواس کا تحيز يا توازل ميں ہو گاياازل ميں نہيں ہو گااگرازل ميں ہو گا توجيز کاقد يم ہونالازم آئے گااس ليے کہ متحيز کاقدم جيز کے قدم کومتلزم ہے جب کہ ايسانہيں ہے ماسواباری تعالی سب حادث ہيں يا تحيز ازل ميں نہيں ہو گا تو واجب تعالی کامحل حوادث ہونالازم آئے گااس ليے کہ کون فی الحيز اعراض ميں ہے جو خارج ميں موجود ہے اور حدوث اعيان واعراض پر دليل ما قبل ميں پيش کی جا چکی ہے۔

و أيضاً إما أن يساوى الحيز: - يهال سے واجب تعالى كے عدم تحيز پر دوسرى دليل قائم كى گئ ہے دليل ہے كہ اگر واجب تعالى متحيز ہوگا تواس كى تين صورت ہوگى، يا توجيز كے مساوى ہوگا يا جيز ہے كم ہوگا يا سے زائد ہوگا اگر جيز ہے كم ہويا برابر ہو تواس كا متناى ہونالازم آئے گا اور بيہ باطل ہے اس ليے كہ تناى مقادير اور اعداد كے خواص ميں سے ہے اور يہ اجسام كے خواص سے بيں اور واجب تعالى اس سے منزہ ہے اور اگر جيز سے زائد ہوگا تو واجب تعالى محرى ہوجائے گا اس ليے كہ معاذ الله واجب تعالى كا بعض توجيز كے مطابق ہوگا اور بعض اس پر زائد ہوگا اور بہى تجزى ہے اور واجب تعالى اس سے پاك و برى ہے ۔ لہذا معلوم ہواكہ واجب تعالى متحيز نہيں ہوسكتا۔

واذا لم یکن فی مکان: - شارح نے یہاں ہے ایک دوسری بحث ذکر کی ہے جے مصنف نے ذکر نہیں کیا ہے حالال کہ یہ بھی اہم مسائل میں سے ہے اور شرط و جزاکی شکل میں اسے اس لیے ذکر کیا ہے تاکہ مصنف کی جانب سے ترک بحث کاعذر معقول ہوسکے۔

فرماتے ہیں کہ جب داجب تعالی تمکن نہیں ہو گا تواس کے لیے جہت بھی نہیں ہوگی اس لیے کہ مکان کے لیے جہتیں





ہوتی ہیں توجب کوئی اس میں متمکن ہوگا تواس کے لیے بھی جہتیں ہوں گی اور جب واجب تعالی کی مکان میں متمکن نہیں ہے تو اس کے لیے جہتیں بھی نہیں ہوں گی اس کے لیے فوق ہوگانہ تحت، شرق ہوگانہ غرب، شال ہوگانہ جنوب، اس لیے کہ جہت یا تو مکانوں کے اطراف اور حدود کا نام ہے مثلاً کوئی مکان ہوگا تواس کے لیے شرق و غرب، شال و جنوب، فوق اور تحت بھی پائ جائیں گے یاجہت میں مکان کا ہی نام ہے دوسرے مکان کی طرف نسبت کرتے ہوئے مثلاً کوئی مکان اگر چند منزل پر شمل ہے تو ور میانی منزل اپنے مافوق کے اعتبار سے تحت ہے اور اپنے مانحت کے اعتبار سے فوق ہے اپنے شرق کے اعتبار سے غرب ہے اور

**ተ**ተተተ

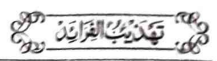
الحركة, والله تعالى منزه عن ذلك. واعلم أن ما ذكره في التنزيهات بعضه يغنى عن البعض، إلا أنه حاول التفصيل والتوضيح قضاء لحق الواجب في باب التنزيه, ورداً على المشبهة والمجسمة وسائر فرق الضلال والطغيان بأبلغ وجه أو كده فلم يال بتكرير الألفاظ المترادفة والتصريح بما علم بطريق الالتزام.

توجهد: -اور (الله تعالی) پر زمانه جاری نہیں ہوتا ہے کیوں کہ ہمارے نزدیک زمانہ ایسے امر متجدد کانام ہے جس سے دوسرے امر متجدد کا اندازہ لگایاجائے اور عندالفلاسفہ مقدار حرکت کانام ہے اور الله تعالی اس سے منزہ ہے اور تم بیجان لوکہ باب تنزیہات میں جوذکر کیے گئے ہیں ان میں بعض کے ذکر سے بے نیاز کر دیے ہیں مگر مصنف نے باب تنزیہ میں حق واجب کے اداکر نے کی خرض سے فصیل اور توضیح کا ادادہ کیا ہے اور فرقۂ مشبہہ، مجسمہ اور تمام مگراہ اور سرکش فرقوں پر نہایت بلیخ اور سخت طریق سے درکرنے کا ادادہ کیا ہے توانھوں نے مترادف الفاظ کی تکرار اور جے التزاماً جان لیا گیا ہے اس کی تصریح کی پرواہ نہیں کی ہے۔

و لا یجری علیہ زمان: -اس کا مطلب سے ہے کہ ذاتِ داجب تعالی پر زمانہ جاری نہیں ہوتا ہے لینی ذاتِ باری تعالیٰ کا وجود فی الزمان نہیں ہوتا ہے لینی ذاتِ باری تعالیٰ کا وجود فی الزمان نہیں ہے اس لیے کہ کسی شی کے کون فی الزمان کا معنی سے اس کے کہ یہ معنی وجوب ذاتی کے منافی ہے۔

لأن الزمان عندنا: - يہال سے شارح نے اس كادليل پيش كى ہے دليل سے پہلے آپ كوياددہائى كرادى جائے كہ عالم بجسے اجزائد حادث ہے ۔ عالم اور اس كے جميع اجزائيس روز بروز ہر لمحہ ہر آن تجد داور حدوث ہورہا ہے كوئى بھی شئ جس كا تعلق عالم سے اپنی اصلی حالت پر بر قرار نہیں ہے اور اس میں بھی كوئی شہہ نہیں ہے كہ بعض متجد دات ہمیں معلوم ہوتے ہیں جب كہ بعض كوہم نہیں جانے ہیں۔ توجب ہم كى امر متجد دمعلوم كے ذريعہ كى دوسرے امرِ متجد دمعلوم عند كوہم نہیں جائے ہوں كوجائيں گے تووبى امر متجد دمعلوم عند الاشاعرہ ذمان ہے مثلاً اگر آپ كوقدوم امير كاوقت معلوم نہیں ہے لیكن ذہاب زيد يعنى زيد كے جانے كاوقت معلوم ہے تو آپ جب السیاعی مارک ہوں ہے ہوں كے دورہ الم میر الامیر الامیر الاحد ہو اللہ کو تائے گا (ایوم ذھب زید اس تقدیر پر ذہاب زید كاجو ہوم یا وقت ہے وہى قدوم امير كے ليے زمانہ كہلائے گا اور اس سے آپ كو معلوم ہوجائے گا كہ امير كے آنے كا زمانہ كيا ہے؟ اس طرح اس كے برعکس اگر آپ كوزید کے جانے كا تووقت معلوم نہیں ہے ليكن امير كے آنے كا ذمانہ كيا ہے جائے گا طب





ے موال کریں گے «متی ذهب زبد» تووو آپ کو بتائے گا «يوم قدم الامير »اس تقدير پر قدوم امير کاوقت ذہاب زيد کے ليے زمانہ کہلائے گا اور اس امر متجد د معلوم «و قت قلوم الامير » ہے امر متجد د مجول «و قت ذهاب زيد » کاعلم آپ کو ہوجائے گا۔ اس ہے معلوم ہو گيا کہ زمانہ امر متجد د اور حدوث کا نام ہے اور ذاتِ باری تعالی تجد د اور حدوث سے پاک ہے اس کے کہ بيا مکان کی علامات ہيں اور بيد وجوب ذاتی کے منافی ہے۔

و عندالقلام فقت مقدار الحونُحة: -اس عبارت نے شارح نے عندالفلام فدنانہ کیا ہے اس کی وضاحت کی ہے۔ اے جانے کے لیے آپ کو قار اور غیر قار کا مفہوم بھے لینا چاہے عالم کی بعض اشیا بجتمعة الا جزاء ہوتی ہیں بینی شی کے تمام اجزاا کی سماتھ مجتمع ہوتے ہیں جیسے خط ، سطح ،جسم اے قار کہتے ہیں اور اگراس کے برعکس ہو تو یہ غیر قار ہے جیسے آواز ہے اس کو زمانہ کہتے ہیں۔

۔ البذاعند الفلاسفہ زمانہ اس کم متصل لینی مقدار کانام ہے جو غیر قار ہواور حرکت کی جنس سے ہو۔ اس میں بھی تجدد اور حدوث کا ہوناظاہر ہے لہذا متنظمین اور فلاسفہ میں سے کسی کے نزدیک واجب تعالی زمانی نہیں ہے۔

واعلم أن ماذكر ه في التنزيهات: -اس عبارت من ثارح فرماتے ہيں كہ مصنف نے باب تنزيهات ميں جوذكر كيا ہے ان ميں ہے بعض، بعض كے ذكر ہے ستغنى كرنے والى ہيں بعنی بعض كی نفی بعض دوسرے كی نفی كومتلزم ہوتی ہے مثلاً واجب تعالی ہے عرضیت اور جسمیت كی نفی بالترتیب مصور ، محد ود ، متبعض ، متجزی اور مترکب كی نفی كومتلزم ہے اللہ ليے كہ مصور ہونا محد ود ہونا متبعض ہونا متجزی اور مترکب ہونا اعراض واجبام كے خواص ميں ہے ہوجب مصنف نے این قبل لیس بعرض و لا جسم ہے واجب تعالی ہے عرضیت اور جسمیت كی نفی كردی توامور مذكورہ سے خود بخود نفی ہوگئی ہوں ہی تعرف ہونا كی کہ معدود تعرف فی کومتلزم ہے ہوں ہی واجب تعالی كے ليے واحد کا اثبات اس كے معدود نہ ہونے كومتلزم ہے اس ليے كہ معدود محتر کو قبول كرتا ہے جب كہ ذات باری تعالی واحد ہے۔

الا أنه حاول التفصيل: - اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ بیر سی کے بیم بعض کی نفی بعض دو سرے کی نفی کو مستزم ہے لیکن مصنف نے بیہاں پر تفصیل اور توضیح کا ارادہ کیا ہے تاکہ باری تعالیٰ سے ہر ایک کی نفی صراحت کے ساتھ ہوجائے اور ایسانھوں نے حق واجب کواداکرنے کی غرض سے کیا ہے۔

قضاء لحق الواجب: - حق واجب میں واجب ہے ذات واجب الوجود کو بھی مراد لیا جاسکتا ہے بینی مصنف نے مضاء لحق الواجب: - حق واجب میں واجب نے فات واجب الوجود کو بھی مراد وہ حق بھی ہوسکتا ہے مفرداً ہرائی ہے اس لیے نفی کی ہے تاکہ واجب تعالی کے حق کو کما حقہ اداکیا جاسکے اور اس سے مراد وہ حق بھی ہوسکتا ہے جس کی ادائیگی بندے پر واجب اور ضروری ہوتی ہے ۔ ظاہر یہی ہے کہ یہاں وہی اول معنی ہی مراد ہے۔

اوراس کے بھی صراحت ہے ہرایک کی نفی کی گئے ہاکہ فرقۂ مجمہ اور مشہدا در دیگر گمراہ اور باطل فرقوں کا بختی کے ساتھ درکر دیاجائے توجب مصنف کا مقصد باطل فرقوں کارد بلیخ ہے تواس مقصد کی حصولیا بی میں اگر الفاظ مترادف کی محرار ہوجائے یامعانی التزامی کی تصریح ہوجائے یامعانی التزامی کی تصریح ہوجائے توبیہ قابل اعتنانہیں بلکہ یہ تحرار اور تصریح ہونی ہی جا ہے تاکہ ان سرکشوں کی اچھی طرح بخ کئی ہوسکے اور یہ سراٹھانے کے لائق نہ رہ سکیں۔

\*\*\*

# ثماعلمأن مبنى التنزيه عن ماذكرت على أنها تنافى وجوب الوجود لما فيها من شائبة الحدوث والإمكان على ما أشرنا إليه, لا على ما ذهب إليه المشايخ من أن معنى العرض بحسب اللغة ما يمتنع بقاؤه ومعنى الجوهر ما يتركب عنه غيره ومعنى الجسم ما يتركب هو عن غيره بدليل قولهم: هذا أجسم من ذالك، وأن الواجب لو تركب فأجزاؤه إما أن تتصف بصفات الكمال فيلزم تعدد الواجب أو لا فيلزم النقص والحدوث. وأيضاً إما أن يكون على جميع الصور والأشكال والمقادير والكيفيات فيلزم اجتماع الأضداد أو على بعضها وهى مستوية الأقدام في إفادة المدح والنقص وفي عدم دلالة المحدثات عليه، فيفتقر إلى مخصص ويدخل تحت قدرة الغير، فيكون حادثاً, بخلاف مثل العلم والقدرة فإنها صفات كمال تدل المحدثات على ثبوتها لأنها تمسكات ضعيفة توهن عقائد الطالبين وتوسع مجال الطاعنين زعما منهم أن تلك المطالب العالية مبنية على أمثال هذه الشبهة الواهية.

توجہ ہے: - پھرتم ہے جان لو کہ وہ تمام تزیبات جو ذکر کی گئی ہیں اس پر بٹنی ہیں کہ وہ وجوب وجود کے منافی ہیں کیوں کہ ان میں حدوث وامکان کا شائیہ ہے جیسا کہ ہم نے اس کی طرف اشارہ کیا ہے نہ کہ اس پر بٹن ہیں جس کی طرف مشاک کئے ہیں لیعن یہ کہ عرض کا معلیٰ لغوی اعتبار ہے یہ ہے کہ جس کی بقائحال ہواور جوہر کا معلیٰ یہ ہے کہ جس سے اس کا غیر مرکب ہواور جم کا معلیٰ یہ ہے کہ جو اپنے غیر ہے مرکب ہوان کے قول «هذا أجسم من ذالك » کی دلیل ہے اور یہ کہ واجب اگر مرکب ہوگا تواس کے اجزایا توصفات کمال ہے متصف ہوں گے تو تعدد وجبالازم آئے گایامتصف نہیں ہوں گے توفقوں وحدوث لازم آئے گایامتصف نہیں ہوں گے توفقوں وحدوث لازم آئے گا، نیزیا تووہ تمام صور توں، شکلوں، مقادیر اور کیفیات پر ہوگا تواضداد کا اجتماع لازم آئے گایا متصف نہیں ہوں گے بعض پر ہوگا حالاں کہ یہ تمام مدح و نقص کے افادہ اور محد ثات کے ان پر دلالت نہ کرنے ہیں برابر ہیں تو واجب تعالیٰ ایک مخصص کا مختاح ہوجائے گا اور غیر کی قدرت کے تحت داخل ہوجائے گا تووہ حادث ہوجائے گا بر خلاف صفت علم اور صفت قدرت کے کہ ان کے ثبوت پر محد ثات دلالت کرتے ہیں اور ان کی ضدیں صفات نقص ہیں محد ثات کی ان کے ثبوت بر کوئی دلالت نہیں ہے۔ اس لیے کہ یہ سب کمزور استدلالات ہیں طالبین کے عقائد کو کمزور کردیں گے اور طعن و تشنیج کرنے والوں کی ہمتوں کوبڑھاوادیں گے ان کے اس گمان کی بنا پر کہ یہ بلندہ بالا مطالب ان جسے واہیات شہوں پر بنی ہیں۔

ٹم اعلم آن مبنی التنزید: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ باب تنزیبات میں جو کھ ذکر کیا گیا ہے اور جس سے بھی فات باری تعالیٰ کی تنزیبہ کی گئی ہے سب کا دارو مدار اس پر ہے کہ سب میں حدوث وامکان کا شائبہ ہے لہذا ہر ایک سے تنزیبہ میں صرف اتنا کہ بنااور ثابت کرنا کا فی ہے کہ ان میں حدوث وامکان پایاجا تا ہے اور بیو جو ب ذاتی کے منافی ہے، تنزیبارت اس پر بنی نہیں ہیں جس کی طرف مشائخ گئے ہیں۔ مثلاً عرضیت کی نفی میں بیہ کہنا کہ عرض کی بقامحال ہے بہی عرض کا لغوی معنی ہے جب کہ واجب تعالیٰ کی بقاضر دری ہے اور جو ہر کی نفی میں بیہ کہنا کہ جو ہر وہ ہے جس سے اس کا غیر لیتی جسم مرکب ہواور جسم کی نفی میں بیہ کہنا کہ جسم وہ جس سے اس کا غیر لیتی جسم مرکب ہواور جسم کی نفی میں بیہ کہنا کہ جسم وہ جس سے جوابے غیر لیتی جو ہر فرو سے مرکب ہو (اہذا أجسم من ذلك )) سے جمت کرتے ہوئے اور بیر کیب کو مسلز م ہے اور ترکیب وجوب ذاتی کے منافی ہے کیوں کہ اس میں احتیاج پایاجا تا ہے لہذا واجب تعالی مرکب نہیں ہے اس لیے کہ واجب تعالی اگر مرکب



لاُنھا تمسکات ضعیفہ: -شارح فرماتے ہیں کہ مشائخ اس طرح سے ذات واجب تعالیٰ سے صفات سلبیہ کی نفی پر جواستدلال کرتے ہیں بیرایک کمزور استدلال ہے اس سے طالبین کے عقائد کمزور ہوجائیں گے اور وہ بیر گمان کر بیٹیس گے

كەرىيەمطالب عالىدىمزورشبہات پرمبنى بين اور نفى كى سارى دلىلىن فاسد بين \_

یہ جان لیناضروری ہے کہ یہ استدلالات جو پیش کیے گئے ہیں یہ سب مشائخ ماترید یہ کے پیش کردہ ہیں جو خطر ماوراالنہر کے حفیہ ہیں اور ان میں کی اکثر دلیلیں اقناعیات لینی ظنیات کی قبیل ہے ہیں لیکن مشائخ اشعربہ کو تقتی مسائل میں یہ طولی حاصل ہے جیسے کہ امام رازی، آمدی، قاضی عضد خود شارح علامہ سعد الدین تفتان نی، سید السند محقق میر سید شریف جرجانی وغیرہ ہیں۔
لیکن حقیقت یہ ہے کہ مشائخ ماترید یہ نے جو یہ استدلالات پیش کیے ہیں تو یہ امت مسلمہ کے عام لوگوں کو ذہن میں رکھ کر پیش کیے ہیں تاکہ یہ لوگ اے آسانی ہے سمجھ سکیں اور یہی انسب اور انفع ہے۔

#### **ተተ**

النصوص الظاهرة في الجهة والجسمية والصورة والجوارح بأن كل موجودين واحتج المخالف بالنصوص الظاهرة في الجهة والجسمية والصورة والموارح بأن كل موجودين فرضا لا بدأن يكون أحدهما متصلاً بالآخر مماسًاله أو منفصلاً عنه مبايناً في الجهة والله تعالى ليس حالاً و لا محلاً للعالم ، فيكون مبايناً للعالم في جهة ، في تحيز فيكون جسماً أو جزء جسم مصوراً متناهياً . والجواب: أن ذلك وهم محض وحكم على غير المحسوس بأحكام المحسوس ، والأدلة القطعية قائمة على التنزيهات فيجب أن يفوض

علم النصوص إلى الله تعالى على ماهو دأب السلف، إيثار اللطريق الأسلم، أو يؤول بتأويلات صحيحة على ما اختاره المتأخرون دفعاً لمطاعن الجاهلين و جذباً لضبع القاصرين، سلو كاللسبيل الأحكم.

توجسمہ: - ذات باری تعالی کے لیے جہت، جسمیت، صورت اور اعصاو جوارح کے جُوت میں مخالف نے نصوصِ ظاہرہ سے جبت قائم کی ہے اور اس طور سے جبت قائم کی ہے کہ ہر دو موجود فرض کیے جائیں گے توبیہ ضروری ہے کہ ان میں ایک دوسرے سے متصل مماس ہویا اس سے منفصل ہواور جہت میں اس سے مبائن ہواور اللہ تعالی عالم میں حال یا عالم کے لیے کل نہیں ہے تووہ جہت میں اس کے مبائن ہوگا تووہ متحیز ہوگا پس وہ جسم ہوجائے گایا جسم کا جزہوگا مصور متناہی ہوگا اور جواب بیہ ہے کہ بیو ہم محض ہے اور غیر محسوں پر محسوں کا حکم لگانا ہے اور ادلیہ قطعیہ تنزیبات پر قائم ہیں توبیہ ضروری ہوگا اور جواب بیہ ہوگا اللہ تعالی کے سپر دکر دیا جائے جیسا کہ یہی سلف کا طریقہ ہے محفوظ راستے کو اختیار کرتے ہوئے یا جسم کا جزہوگا میں جیا کہ بین جیسا کہ متاخرین نے اختیار کیا ہے جاہلوں کے طعن تشنیع کو دور کرنے کے لیے اور کمزوروں کے بازو کو کیو نے کے لیے اور کمزوروں کے بازو کو کیو نے کے لیے متاخرین نے اختیار کیا ہے جاہلوں کے طعن تشنیع کو دور کرنے کے لیے اور کمزوروں کے بازو کو کیونے نے کیونے کی غرض ہے۔

تشريـــــح

و احتج المعخالف: -اس عبارت سے شارح نے گمراہ فرقے ،مجسمہ ، مشبہہ کا ذکر کیا ہے جو ذات واجب تعالیٰ کے لیے جہت و جسمیت شکل وصورت اور اعضاو جوارح مثلاً ہاتھ پیروغیرہ ثابت کرتے ہیں اور اپنے موقف پر قرآن مقدس کی ان آیات اور احادیث سے استدلال کرتے ہیں جن کے ظاہر سے وہ یہ بچھتے ہیں کہ یہ اس پر دال ہے۔

مثلاً وہ لوگ ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے جہت کا اثبات اس آیت ہے کرتے ہیں:" اَلرَّحْمٰنُ عَلَی الْعَرْشِ اسْتَوٰی ⊙" (لا:۵) اس نے عرش پر استویٰ فرمایا۔ جیساکہ اس کی شان کے لائق ہے۔ (کزالایمان)

اور جیسے کہ قرآن پاک کی یہ آیت: " تَعُرُجُ الْهَلَيْ كَدُّ وَ الرُّوْحُ لِلَيْهِ " (معارج: ») ملائکہ اور جرئیل اس کی بار گاہ کی طرف عروج کرتے ہیں۔(کنزالا بیان)

اور جیسے کہ " لیعینسمی اِنی مُتَوَقِیْكَ وَ رَافِعُكَ اِنَّى " (الِ عران:۵۵)اے عیسیٰ میں بچھے بوری عمر تک پہنچاؤں گااور تجھے اپنی طرف اٹھالوں گا۔ (مزالا بیان)

اور جیسے حضور ﷺ کی بیر حدیث «إر حموا من فی الارض بر حمکم من فی السیاء »رواه الترمذی \_ تم اہل زمین پررحم کروتم پروه رحم کرے گاجو آسان میں ہے۔اور جیسے بیر حدیث: "ربنا الله الذی فی السیاء "رواه ابوداؤد۔ ہمارارب وہ ہے جو آسان میں ہے۔

اور ذات باری تعالی کی جسمیت پر بیالوگ ان جیسی احادیث سے احتدال کرتے ہیں: «من أتانی بمشی اتبته هرولة »جومیرے پاس چل کرآئے گامیں اس کے پاس دوڑ کے آول گا۔رواہ الصحیحین۔

اور جیسے بیر حدیث: «ینزل ربنا کل لیلة الی السماء الدنیا علیه » ہمارارب ہررات آسمان دنیا پر نزول فرماتا ہے۔ اور ذات باری تعالیٰ کی شکل وصورت پر بیرلوگ اس طرح کی احادیث سے استدلال کرتے ہیں جیسے کہ بیہ حدیث «فإن الله تعالیٰ خلق اُدم علی صورته » رواه مسلم بے شک الله تعالیٰ نے آدم کولپی صورت پر پیداکیا ہے۔ اور جیسے حضور ہڑا تعالیٰ کی بیہ



حدیث «رأیت ربی فی احسن صورة » میں نے اپنے رب کو بہترین شکل وصورت میں دمکھا۔ اور بیدلوگ ذات باری تعالیٰ کے لیے اعضاو جوارح کے اثبات پران جیسی آیات واحادیث سے استدلال کرتے ہیں جیسے کہ یہ آیت: "یکُاللّٰهِ فَوْقَ اَیْدِیْهِمْ" (اللّٰجَ:۱۰)ان کے ہاتھوں پراللّٰد کا ہاتھ ہے۔ (کنزالایمان)اور جیسے یہ آیت: " بِیکِ وَالْهُلُكُ " (ملک:۱) جس کے قبضے میں سارے ملک۔ اور جیسے کہ حضور ہڑا تھا گئے گئی یہ حدیث «قلب المؤمن بین اصبعین من اصابع الرحمٰن » مومن کادل رحمٰن کی انگلیوں میں سے دوانگلیوں کے در میان میں ہے۔

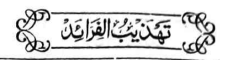
و بان کل مو جو دین: -اور بیفرقہائے ضالہ اپنے موقف پرعقلی دلیل اس طرح پیش کرتے ہیں کہ واجب تعالی بھی موجود ہے اور بجہ جا جزائہ عالم بھی موجود ہے توجب دو موجود فرض کیے جائیں گے تو دو حال سے خالی نہیں ہوں گے یا تو دونوں ایک دوسرے مے مشال ہوں گے مائین ہوں گے مثلاً ایک دوسرے مے مبائن ہوں گے مثلاً ایک جہت جنوب میں ہوگا تو ایک جہت جنوب میں ہوگا تو ایک جہت جنوب میں ہوگا تو ایک جہت خال میں ہوگا اور واجب تعالی کاعالم میں حلول نہیں ہے اور نہ ہی عالم کا اس میں حلول ہے لہذا واجب تعالی جہت میں ہو تو وہ ہت میں ہوتو وہ کسی نہ کسی چزمیں واجب تعالی متحز ہوجائے گا اس لیے کہ ہر وہ جو جہت میں ہوتو وہ کسی نہ کسی چزمیں ضرور ہوگا تو لازم آئے گا کہ واجب تعالی جسم کا جز ہوجائے اس لیے کہ ہر متحز جسم ہوتا ہے اور جب وہ جسم ہوگا تو اس کی شکل و صورت بھی ہوگا تو وہ متحز ہوجائے اس لیے کہ ہر متحز جسم ہوگا تو اس کی شکل و صورت بھی ہوگا تو وہ متابی ہوگا۔

و الجواب: أن ذلك: -ہر دوموجو دمتلاقی یا متبائن ہوں گے بیہ خالص وہم ہے اورمحسوس پرغیرمحسوس کو قیاس کر کے تھم لگانا ہے لہٰذا بیہ قیاس قیاس مع الفارق ہے۔اعتقاد کے باب میں وہم کے لیے کوئی جگہ نہیں ہے۔

والأدلة القطعية قائمة على التنزيهات: - شار آني بهان به فرتهائ ضاله ك نقلى التدلال كاجواب پيش كيا به جس كا خلاصه بيب كه اخيس آيات ميش آيات متنابهات كهته بين اور صفات متنابهات كي نصوص بهى كها جاتا ہے علا بها الله سنت كاس پر اتفاق ہے كه ان آيات ميس ان كا ظاہرى معنى مراد نہيں ہے اس اتفاق كے بعد ابل سنت اس ميں وو خيموں ميں منقسم ہو گئے ہيں جن ميں ايك خيمه اسلاف كا ہے ان كا موقف بيہ كه ان آيات سے الله تعالى كى جو مراد ہے اس پر مارد ايمان ہے اس ايمان كے بعد ہم ان كى مراد كو الله تعالى كے سپر دكرتے ہيں ليكن ہم شكل وصورت جم و جسمانيات سے ماردا ايمان ہے اس ايمان كے بعد ہم ان كى مراد كو الله تعالى كے مير دكرتے ہيں ليكن ان كى مراد كو الله تعالى العرش ، يد ، رجل اور ان كے علاوہ وہ تمام جس پر كه نصوص ناطق ہيں حق سجانہ تعالى كى صفات ہيں ليكن ان كى ماہيت اور حقيقت كيا ہے اس كا علم ہميں نہيں ہے اسلم اور محفوظ راسته يہى ہم ان كى مراد كو الله كے سپر دكر ديں اور اس ميں تاويل ہي نہ كريں اس ليے كه تاويل سے جومعنى مراد ليا جا ہے ہو سكتا ہے كہ وہ وہ جب تعالى كى مراد نہ ہو اور جو مراد ہو وہ معنى تاويل ہيں نہ كريں اس ليے كه تاويل سے جومعنى مراد ليا جا ہے ہو سكتا ہے كہ وہ وہ جب تعالى كى مراد نہ ہو اور جو مراد ہو وہ معنى تاويل سے ظاہر نہ ہو۔

دوسراخیمہ متاخرین علما کا ہے ان کاموقف ہیہے کہ ان آیات میں صحیح طریقے سے تاویل کی جائے تاکہ گمراہوں کی گمراہی سے عامة المسلمین کو بچایا جاسکے اور جاہلوں کے طعن تونیع سے بچاجا سکے جاہل کہ نہ سکیس کہ بیلوگ نصوص کے مخالف۔ مہری جب جب ب





الموجودات لا يسده تعالى في شيء من الأوصاف، فإن أوصافه من العلم و القدرة وغير ذلك أجل و أعلى مما في المخلوقات بحيث لا مناسبة بينهما.

تو جسمہ: -اور کوئی بھی اس کے مثابہ یعنی اس کے مماثل نہیں ہے لیکن مماثلت سے مراد اتحاد فی الحقیقت ہو توظاہر ہے لیکن جب مماثلت سے مرادیہ ہو کہ دوشی میں سے ایک دوسرے کے قائم مقام ہو یعنی یہ کہ ان میں سے ہر ایک اس کی صلاحیت رکھے جو دوسراصلاحیت رکھتا ہے تواس کی نفی اس لیے ہے کہ موجودات میں سے کوئی بھی شی اوصاف میں سے کسی بھی وصف میں اللہ تعالیٰ کا قائم مقام نہیں ہے اس لیے کہ داجب تعالیٰ کے اوصاف یعنی علم وقدرت اور اس کے علاوہ سارے اوصاف مخلو قات میں بائے جانے دالے اوصاف سے بزرگ و برتر ہیں اس حیثیت سے کہ ان دونوں میں کوئی بھی مناسبت نہیں ہے۔

تشريــــــح

و لایشبهه شئی: -مشابہت کی تفیر شار ت نے مماثلت سے کی ہاس کی وجہ یہ ہے کہ مشابہت میں عموم پایاجاتا ہے جب کہ مماثلت میں خصوص ملحوظ ہوتا ہے مشابہت کا اطلاق مشارکت فی الجنس، مشارکت فی النوع، مشارکت فی الفصل، مشارکت فی الکیف، ہرایک پر ہوتا ہے بولاجاتا ہے۔" هذا القصیص کذالك القصیص فی کو نها ثوبا، فی کو نها کتانًا فی کو نها بیاضا" لیخی دو چیزیں اگر ایک دوسرے کے ساتھ نوع میں یاجنس میں یافصل میں یائیف میں شریک ہول تو کہاجائے گا کہ یہ شی اس شی کے مشابہت کا اطلاق زیادہ مشہور ہے اور لفظ مشابہت کا اطلاق زیادہ مشہور ہے اور لفظ مشابہت سے تبادر ذہنی ای معنی کی طرف ہوتا ہے جب کہ مماثلت میں ایسائیس ہے، مماثلت کا اطلاق صرف مشارکت فی النوع پر ہوتا ہے۔ توشار سے نی تفیر مماثلت میں ایسائیس ہے، مماثلت کا اطلاق صرف مشارکت فی النوع پر ہوتا ہے۔ توشار سے نی تفیر مماثلت سے کردی تاکہ مشارکت فی النوع کی نفی ہواس لیے کہ دوچیزیں جب نوع کی مطرف ذہن کا تبادر ہوتا ہے جو خوات باری تعالی سے صرف مشابہت فی الکیف کی فی طرف ذہن کا تبادر ہوتا ہے جو ذات باری تعالی سے صرف مشابہت فی الکیف کی مطرف ذہن کا تبادر ہوتا ہے جو ذات باری تعالی سے جائز ہی نہیں ہے اس لیے کہ نفی ہواس کی نفی کا ضرور ہی تبار کی خواجب تعالی کیف کا مشارکت فی الکیف کی فی ذات باری تعالی ہے جب کہ نفی سے اس بات کا ابہام پیدا ہوگا کہ واجب تعالی کیف کا معروض ہے اس لیے و لا یشبہ ہے ہوئی کی جارہی ہوتا ہے جب کہ نفی سے اس بات کا ابہام پیدا ہوگا کہ واجب تعالی کیف کا واجب تعالی کیفیات سے متصف نہیں ہے۔ متصف نہیں ہے۔ کہ نفی سے اس بات کا ابہام میں ایسا ہی نہیں جیسا کہ ماقبل میں بیان کیا گیا ہے کہ واجب تعالی کہیات و لایشہ بھون نہیں ہے۔

أماإذا اريد بالمماثلة: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ مماثلت کامعنی اگر اتحاد فی الحقیقت ہو تواس معنی کے اعتبار سے مماثلت کا نہ پایاجانا بالکل ظاہر ہے اس لیے کہ اتحاد فی الحقیقت کا مطلب اتحاد فی النوع ہے یعنی دو چیزیں ایسی ہوں کہ وہ دونوں جس خرایت میں ایک دوسرے کے ساتھ شریک ہوں فرق دونوں میں صرف عوارض شخصیہ کے ذریعے ہو جیسے زید کعمرو فی کو نہا انسانا.

یہ ویاں معنیٰ کے اعتبار سے ذات باری تعالیٰ سے مماثلت کی نفی بالکل ظاہر ہے اس لیے کہ بیہ تعدد واجب تعالیٰ کومتلزم ہے اور بیہ محال ہے۔

و اُماإذا اُدید بھا: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ اگر مماثلت کامعنیٰ یہ مرادلیا جائے کہ دوچیزیں ایسی ہول کہ وہ دونوں ایک دوسرے کے قائم مقام ہو سکیس بعنی طرفین میں سے ہرایک اس کی صلاحیت رکھے جس کی صلاحیت دوسرار کھتا ہے تو اس معنیٰ کے اعتبار سے بھی کوئی ذات باری تعالی کے مماثل نہیں ہے اس لیے کہ موجودات میں سے کوئی بھی ایساموجود نہیں ہے جو واجب تعالی کے اوصاف وجودیہ میں سے کسی وصف میں اس کے قائم مقام ہو سکے اس لیے کہ واجب تعالی کے جتنے بھی اوصاف ہیں مثلاً علم ، قدرت وغیرہ وغیرہ وہ سب مخلو قات میں پائے جانے والے اوصاف سے اعلیٰ اور بزرگ وبر تر ہیں اس طرح کہ دونوں میں دور دور تک کوئی مناسبت نہیں پائی جاتی ہے۔

لہٰذامماثلت بمعنیٰ اتحاد فی النوع اور بمعنی الاخیر کسی میں بھی کوئی واجب تعالیٰ کامماثل اور مشابہ نہیں ہے بلکہ بیہ کہنا نیادہ انسب ہے کہ ذات واجب الوجود اور مخلو قات میں کوئی بھی شکی ماہ الاشتراک نہیں ہے اور جب کوئی ماہ الاشتراک ہی نہیں ہے تو تشبیہ وتمثیل کیسی ؟

## **ተ**

قال فى البداية: إن العلم منّا موجود وعرض و علم محدث و جائز الوجود و يتجدد فى كل زمان، فلا فلا تبتنا العلم صفة الله تعالى لكان موجوداً و صفة و قديمة و و اجب الوجود و دائماً من الأزل إلى الأبد، فلا يماثل علم الخلق بوجه من الوجوه م هذا كلامه فقد صرح بأن المماثلة عندنا إنما يثبت بالاشتر الكفى جميع الأوصاف حتى لو اختلفا فى وصف و احدان تفت المماثلة .

توجسمہ: -صاحب برایہ نے برایہ میں کہا ہے کہ ہماراعلم موجود اور عرض ہے اور علم حادث ہے اور ممکن الوجود ہرزمانے میں متجدد ہوتا ہے توجب ہم علم کو اللہ تعالیٰ کی صفت ثابت کریں گے تووہ موجود اور صفت قدیم اور واجب الوجود ہوگا اور ابدی ہوگا لہذا واجب تعالیٰ کاعلم کسی بھی اعتبار سے مخلوق کے علم کے مماثل نہیں ہوگا یہ ان کا کلام ہے اور افعوں نے تصریح کی ہے مماثل تبیال تک کہ اگر کسی ایک افعوں نے تصریح کی ہے مماثلت ہمارے نزدیکے جمیع اوصاف میں اشتراک سے ہی ثابت ہوگی، یہاں تک کہ اگر کسی ایک وصف میں بھی اختلاف ہو آتو مماثلت ختم ہو جائے گی۔

مشری قال فی البدایہ: - ابھی ابھی شارح نے فرمایا ہے کہ داجب تعالیٰ اور مخلوق کے اوصاف میں قطعی کوئی مشابہت نہیں ہے اپنے اس قول کی تائید میں شارح صاحب بدایہ کا ایک قول نقل کررہے ہیں۔

فقد صوح بان المهماثلة: - اس عبارت سے قائل کی مرادیہ ہے کہ "دوشی کے در میان ہمارے نزدیک مماثلت اس وقت ثابت ہوگی جب کہ جمعے اوصاف میں اس کے مابین اشتراک پایاجائے یہاں تک کہ ایک وصف میں بھی اگران میں اختلاف ہو تومماثلت محقق نہیں ہوگی۔"

اس عبارت کی تفسیر میں شارحین کی مختلف توجیہات ہیں۔



(۱)-۱س سے پہلے مقطاً جوعبارت ذکری گئی ہے وہ صاحب بدایہ کاکلام ہے اور یہ عبارت بھی صاحب بدایہ کاکلام ہے جو
ایک دو سرے مقام پر واقع ہے ، شارح نے صاحب بدایہ کے اس قول کو یہاں پیش کرکے ان کے ان دو نول قولوں میں تنافض کے
پائے جانے کو بیان فربایا ہے صاحب بدایہ کے قول اول اور اس قول ثانی میں تعارض اس طرح سے ہے کہ قول اول "فلا بحاثل
علم الحق علم الحلق ہو جہ من الو جو ہ "التزاماً اس پر دلالت کر تا ہے کہ بعض وجوہ میں اشتراک مماثلت کے لیے کافی ہے ،
مثلاً جب یہ بولا جائے کہ زید کی بھی اعتبار سے عمرو کے مماثل نہیں ہے تواس کا مطلب یہ ہوگا کہ اگر زیم میں عمرو کے مماثل ہو تا تو
یہ بہاجا تاکہ زید علم میں عمرو کے مماثل ہے اس سے ظاہر ہو تا ہے کہ مماثلت کے لیے ایک وصف میں اشتراک کافی ہے ۔
حب کہ صاحب بدا ہے کہ قول ثانی سے شاہر ہو تا ہے کہ مماثلت کے لیے ایک وصف میں اشتراک کافی ہے ۔
حب کہ صاحب بدا ہے کہ قول ثانی سے شاہر ہو تا ہے کہ مماثلت جریج اوصاف میں اشتراک سے ہی محقق ہوگی ہے

جب کہ صاحب بدایہ کے قول ثانی سے ریہ ثابت ہو تا ہے کہ مما ثلت جمیع اوصاف میں اشتراک سے ہی محقق ہوگی ہے صریح تناقض ہے۔

(۲)- دوسری توجیہ بیہ ہے کہ عبارت میں «صرح» صیغۂ معروف پر نہیں ہے بلکہ یہ مجبول کے صیغے پرہے اور مراد صرح العلماہے لین یہ تول صاحب بدایہ اور دیگر علما کے مساحب بدایہ اور دیگر علما کے قول میں تناقض پایاجائے گاکہ دیگر علما مماثلت کے لیے جمیع اوصاف میں اشتراک کو ضروری قرار دیتے ہیں، جب کہ صاحب بدایہ ایک وصف میں اشتراک کو کافی قرار دیتے ہیں۔

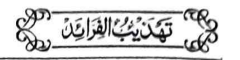
(۳)-تیسری توجیدیہ کہ شارح کامقصدیہاں پردونوں قولوں میں تناقض نہیں پیش کرناہے بلکہ بیبتاناہے کہ صاحب بداید کے قول فلا بحاثل ہو جه من الو جو ہ کامعنی مماثلت کی نفی میں مبالغہ پیدا کرناہے اور یہ واضح کرناہے کہ دونوں کے علم میں بالکل ہی مناسبت نہیں پائی جاتی اور شارح نے «و قد صرح» سے جو قول پیش کیا ہے اسے لا بحاثل ہو جه من الو جو ہ کی تائید میں پیش کیا ہے خواہ «صرح» معروف کے صیغے پر ہو، دوسری توجیہ بہتر مائی گئی ہے۔

الو جو ہ کی تائید میں پیش کیا ہے خواہ «صرح» معروف کے صیغے پر ہو، دوسری توجیہ بہتر مائی گئی ہے۔

النصور المعين في التبصرة: إنا نجد أهل اللغة لا يمتنعون من القول بأن زيداً مثل لعمر و في الفقه إذا كان يساويه فيه و يسدمسده في ذلك الباب، وإن كانت بينهما مخالفة بوجوه كثيرة، وما يقوله الأشعرى من أنه لا مماثلة إلا بالمساواة من جميع الوجوه فاسد، لأن النبي المسلواة المنطة بالحنطة المثلاً بمثل، وأراد الاستواء في الكيل لاغير وإن تفاوت الوزن وعدد الحبات والصلابة والرخاوة.

تو جسمه: -اورشیخ ابوالمعین نے تبھرہ میں کہاہے کہ ہم اہل لغت کو پاتے ہیں کہ وہ یہ کہنے سے باز نہیں آتے کہ زید فقہ میں عمرہ کے مسادی ہوا در نقد کے باب میں اس کے قائم مقام ہواگر چہ دو نوں میں کثیر اعتبار سے مخالفت ہوا در وہ جو اشعری کہتے ہیں کہ مما ثلت من کل الو جو ہ مسادات ہی ہو سکتی ہے تو یہ فاسد ہے اس کیے کہ حضور ہڑا تھا گیا نے (الحنطة بالحنطة مثلاً عمثل) فرمایا ہے اور صرف کیل میں مسادات مراد لیا ہے نہ کہ اس کے علاوہ میں اگر چہ دو نوں کے در میان وزن اور دانوں کی تعداد اور شخی و نرمی میں نفاوت ہو۔





و قال الشیخ ابو المعین: - اس عبارت سے شارح مما ثلت کے تحقق کے لیے جمیع وجوہ کے اعتبار سے مشارکت اور مساوات کی تردید کرتے ہیں اور شیخ ابوالمعین کی کتاب تبصرہ سے ایک اقتباس پیش کرتے ہیں۔

فرماتے ہیں کہ شیخ ابوالمعین نے "تہرہ" میں یہ فرمایا ہے کہ ہم اہل لغت کودیکھتے ہیں کہ اگر دوشخصوں میں سے ایک کی معلیٰ یا کی ایک وصف میں دوسرے کے ساتھ شریک ہے اور اس کے مساوی ہے تووہ یہ کہنے میں در لیخ نہیں کرتے ہیں کہ ان میں ایک دوسرے کے مثل ہے مثلاً اگر زید فقہ میں عمرو کے مثل ہے اور اس باب میں مثلاً تدریس وافتا میں زید عمرو کے مساوی اور اس کے قائم مقام ہے تو اہل لغت یہ کہنے سے نہیں چو کتے کہ زید فقہ میں عمرو کے مثل ہے اگر چہ زید و عمرو میں دیگر اوصاف و خصائل اور اوصاف بدنیہ میں مخالفت اور عدم اشتراک موجود ہو۔ اہل لغت کے اس استعمال سے بیدواضح ہوجاتا ہے کہ مماثلت کے لیے جمیع اوصاف کے اعتبار سے مثارکت اور مساوات ضروری نہیں ہے دو نوں میں من وجہ اشتراک و مساوات کافی ہے۔

اور متصلاً بعد شخ ابوالمعین امام اشعری کے اس قول کی تردید کرتے ہیں کہ "لامماثلة إلا بالمساواة فی جمیع الوجوہ" جس سے بیظ اہر ہوتا ہے کہ مماثلت کے لیے جمیع وجوہ کے اعتبار سے مساوات ضروری ہے شیخ ابوالمعین فرماتے ہیں کہ اشعری کا بی قول فاسد ہے اور اس کے فساد پر حضور ہڑا شام اللہ ہے جس میں سرکار نے فرمایا ہے: (الحنطة بالحنطة مثلاً بمثل) یعنی گیہوں کو گیہوں کے بدلے میں برابر برابر بیجو۔

اس حدیث میں سر کارنے مماثلت سے صرف کیل میں دونوں کے در میان مساوات مراد لی ہے اگرچہ دونوں طرف کے گیہوں وزن میں برابر نہ ہوں۔ایک طرف کے دانے دوسری طرف کے دانے سے وزنی ہوں اسی طرح ان کی تعداد میں بھی تفاوت ہوا در نرمی و شخق میں بھی تفاوت ہولیکن اگر کیل لیعنی ناپ میں دونوں برابر ہوں تو دونوں ایک دوسرے کے مثل ہوں گے لہذااس طرح سے لین دین کرلو۔

معلوم ہواکہ مما ثلت کے لیے صرف ایک وصف میں مثلین کے در میان مساوات ضروری ہے نہ کہ جمیج اوصاف میں جبیباکہ اشعری اور دیگر لوگ کہ رہے ہیں۔

#### **ተ**

الظاهر أنه لا مخالفة ، لأن مراد الأشعرى المساواة من جميع الوجوه فيما به المماثلة كالكيل مثلاً. وعلى هذا ينبغى أن يحمل كلام صاحب البداية أيضاً ، وإلا فاشتراك الشيئين في جميع الأوصاف ومساواتهما من جميع الوجوه يدفع التعدد ، فكيف يتصور التماثل؟

تو جسمہ: -اور ظاہر ہے کہ کوئی مخالفت نہیں ہے اس لیے کہاشعری کی مرادیہ ہے کہ جس میں مما ثلت ہواس میں من کل الو جو ہ مساوات ہو جیسے کہ کیل ہے، مثلاً اور اس پرصاحب بدایہ کے کلام کوبھی محمول کرنامناسب ہے ورنہ تو دوشی کے در میان جمیع اوصاف میں من کل الو جو ہ مساوات تعدد ہی کوختم کردے گی تو مما ثلت کیسے متصور ہوگی۔



تشريـــــح

والظاهر أند الا متحالفہ: -اب شارح فرماتے ہیں کہ جتنے بھی کام ماقبل میں پیش کیے گئے ہیں ان میں آئیں میں کوئی بھی تاقی نہیں پایاجا تا ہے، نہ توامام اشعری کے کلام اور لغت و حدیث میں کوئی تناقض ہے اور نہ بی صاحب بدایہ کے دونوں کلام یا صاحب بدایہ اور دیگر علما کے قول میں کوئی تناقض ہے ۔اس لیے کہ جن لوگوں نے یہ کہا ہے کہ مما ثلت کے لیے جمیح وجوہ کے اعتبار سے مساوات ضروری ہے جمیعے امام اشعری یاصاحب بدایہ کا قول ثانی یاد بگر علما کا قول ان کے قول کا مطلب یہ نہیں ہے کہ دو چیزوں کے در میان مما ثلت کے لیے جمیح اوصاف کے اعتبار سے اشتراک اور مساوات ضروری ہے بلکہ ان کی مراد بیہ کہ جس وصف یا معلی میں مما ثلت کے لیے جمیح اوصاف کے اعتبار سے اشتراک اور مساوات ضروری ہے مثلاً اگر فقہ میں زیدو عمرو کے مابین مما ثلت معلی میں مثل اللہ جو ہم دونوں کے در میان مساوات ضروری ہے در نہیں اشتراک اور مساوات ہو یہ مراد نہیں ہے کہ نوہ صرف معانی ، بدیع وغیرہ میں بھی دونوں کے در میان مساوات ضروری ہے در نہ اگر مما ثلت کے لیے جمیح اوصاف میں اشتراک و مساوات کی من کل اللہ جو ہ شرط لگادی جائے تودوثی میں تعدد ہی نہیں رہ جائے گابلکہ دونوں ایک ہوجائیں گی تو پھر مما ثلت میں میں کئی تو پھر مما ثلت کے لیے جمیح اوصاف میں اشتراک و مساوات کی من کل اللہ جو ہ شرط لگادی جائے تودوثی میں تعدد ہی نہیں رہ جائے گابلکہ دونوں ایک ہوجائیں گی تو پھر مما ثلت کیے ہوگی کیوں کہ مما ثلت تو اثنینیت کی فرع ہے ۔

خلاصة بحث: - پوری بحث کاخلاصہ بیہ ہے کہ علمانے مماثلت کی تعریف میں ایک دوسرے سے اختلاف کیا ہے بعض کا قول میہ ہے کہ دوشی کے در میان مماثلت کے لیے من کل الوجوہ جمیع اوصاف میں اشتراک اور مساوات ضروری ہے جب کہ بعض نے یہ کہا ہے کہ مماثلت کے لیے بعض وجوہ کے اعتبار سے مساوات کافی ہے لیکن حق میہ کہ جس وصف میں مماثلت کا اعتبار کیا جائے گااس وصف میں من کل الوجوہ دونوں کے مابین اشتراک اور مساوات ضروری ہے۔

بیمخفی نہیں ہے کہ حق سجانۂ تعالی اورمخلو قات میں نہ توجمیج اوصاف میں ہی اشتراک و مساوات ہے اور نہ بعض وجوہ کے اعتبار سے ہی اشتراک و مساوات ہے بلکہ مساوات واشتراک کا تصور ہی نہیں ہے۔فکیف یتصور التہا ٹل بین الحق و الخلق.

#### ተ ተ ተ ተ ተ ተ

\* ولا يخرج عن علمه وقدرته شيء لأن الجهل بالبعض والعجز عن البعض نقص وافتقار إلى مخصص مع أن النصوص القطعية ناطقة بعموم العلم وشمول القدرة, فهو بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير لا كما يزعم الفلاسفة من أنه لا يعلم الجزئيات و لا يقدر على أكثر من واحد و الدهرية أنه لا يعلم ذاته و"النظّام" على أنه لا يقدر على خلق الجهل والقبح و"البلخى" أنه لا يقدر على مثل مقدور العبد وعامة المعتزلة أنه لا يقدر على نفس مقدور العبد .

توجہ د۔ اور اللہ تعالیٰ کے کم وقدرت سے کوئی شی باہر نہیں ہے اس لیے کہ بعض سے جہل اور بعض سے عجز نقص ہے اور ایک مخصص کی طرف احتیاج ہے باوجوداس کے کہ علم کی تعمیم اور قدرت کی شمولیت پر نصوص قطعیہ ناطق ہیں تووہ ہر شی کے علم اور ہرشی پر قادر ہے ایسانہیں ہے جیسا کہ فلاسفہ گمان کرتے ہیں کہ وہ جزئیات کو نہیں جانتا ہے اور ایک سے زائد پر قادر نہیں ہے اور ایسابھی نہیں ہے جیسا کہ دہریہ کہتے ہیں کہ وہ اپنی ذات کو نہیں جانتا ہے اور نظام کا قول یہ ہے کہ وہ جہل وقبح



کے خلق پر قادر نہیں ہے اور بلخی کہتے ہیں کہ مقدور عبد کے مثل پر قادر نہیں ہے اور عام معتزلہ کہتے ہیں وہ نفس مقدور عبد پر قادر نہیں ہے۔

تشريــــــــــــح

و لا یخرج عن علمہ و قدر تہ: - اس عبارت سے مصنف سے بتانا چاہتے ہیں کہ کوئی بھی شی واجب تعالی کے علم و قدرت سے باہر نہیں ہے۔

لینی کوئی بھی الیی بڑی جس سے واجب تعالی کے کم کا تعلق ممکن ہواس کے کم سے باہر نہیں ہے اسی طرح کوئی بھی الیی ثی جو تحت قدرت ہواس کی قدرت سے باہر نہیں ہے اس تقدیر پر اب بیا عتراض وار دنہیں ہو گا کہ وہ شی جس سے قدرت کا تعلق ہے وہ شی ممکن ہے جو خاص شی ہے اور وہ شی جس سے علم کا تعلق ہے وہ واجب اور ممکن دونوں کو عام ہے تو عبارت میں ایک ہی استعمال سے لفظ شی سے عام اور خاص دونوں معلیٰ کیوں کر مراد ہوسکتے ہیں۔

بحث سمجھنے سے پہلے یہ بھی ذہن میں رکھنا ہو گاکہ ذات وصفات واجب تعالیٰ اور محالات تحت قدرت نہیں ہیں جب کہ یہ سب واجب تعالیٰ کے علم کے تحت داخل ہیں یعنی یہ علومات باری تعالیٰ توہیں لیکن مقدورات باری تعالیٰ نہیں ہیں ای لیے کہاجا تا ہے کہ معلومات باری تعالیٰ مقدورات باری تعالیٰ سے زیادہ ہیں۔

مقدورات باری تعالی اور معلومات باری تعالی میں سے کوئی شک اس کے علم و قدرت سے باہر نہیں ہے شارح نے یہاں پر اس کی تین دلیلیں پیش کی ہیں جن میں دوعقلی دلیل ہے اور ایک نقلی دلیل ہے۔

پہلی عقلی دلیل ہے ہے کہ اگر بعض اشیا واجب تعالی کے علم سے باہر ہوں تواس کا مطلب ہے کہ واجب تعالی کوان کا علم نہیں ہے ہے صریح جہل ہے اسی طرح اگر بعض اشیا واجب تعالی کی قدرت سے باہر ہوں تواس کا مطلب ہے کہ واجب تعالی کی قدرت سے باہر ہوں تواس کا مطلب ہے کہ واجب تعالی ہر تعالی کی قدرت ان بعض اشیا کو شامل نہیں ہے ہے صریح بجز ہے اور جہل و بجز دونوں نقائص میں سے ہیں اور واجب تعالی ہر نقص و عیب سے بری ہے لہذا ہے ماننا پڑے گا کہ کوئی بھی شکی اس کے علم وقدرت سے باہر نہیں ہے۔

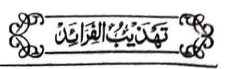
دوسری عقلی دلیل بیہ ہے کہ واجب تعالی کی نسبت جمیع اشیا کی طرف برابرہ اب اگر بعض اشیا کا اسے علم ہواور بعض کا نہ ہوائی طرح بعض کا نہ ہوائی طرح بعض پر اس کی قدرت ہواور بعض پر نہ ہو توسوال بیہ ہوگا کہ آخر جب اس کی نسبت جمیع اشیا کی طرف برابر ہے تو آخر ایسا کیوں ہے کہ بعض سے اس کے علم وقدرت کا تعلق ہے اور بعض سے نہیں ہے توضرور اس کا کوئی مرجح اور مخصص ہوگا تو اجب تعالی ایک مخصص اور مرجح کا محتاج ہوجائے گا اور احتیاج حدوث کی علامت ہے جو وجوب ذاتی کے منافی ہے۔ تو الب علی رہے کے منافی ہے۔ تعملی کہ کہ تعملی کہ گئے تعمل کہ کہ تعمل کے منافی ہے۔ تعمل کہ کہ تعمل کہ تعمل کہ تعمل کہ تعمل کہ تعمل کہ کہ کہ تعمل کہ تعمل کہ کہ تعمل کہ تعمل کہ کہ تعمل کہ تعمل کہ تعمل کہ تعمل کہ کہ تعمل کے تعمل کہ تعمل کے تعمل کے تعمل کہ تعمل کہ تعمل کہ تعمل کے تعمل کہ تعمل کے تعمل کہ تعمل کے تعمل کہ تعمل کہ تعمل کہ تعمل کہ تعمل کے تعمل کہ تعمل کے تعمل کے تعمل کہ تعمل کے تعمل کے

تیسری دلیل جو نقلی ہے وہ بیہ ہے کہ نصوص قطعیہ جن میں کوئی تاویل نا قابل قبول ہے واجب تعالی کے علم اور اس کی قدرت کی شمولیت کی تعیم پر ناطق ہیں مثلاً:

الله كاعلم ہر چیز كو محیط ہے۔ (كنزالا بمان) اور وہ سب کچھ جانتا ہے۔ (كنزالا بمان) اور الله سب کچھ كر سكتا ہے۔ (كنزالا بمان) بے فئک الله سب کچھ كر سكتا ہے۔ (كنزالا بمان)

"وَّ اَنَّ اللَّهُ قَدُ اَحَاطَ بِكُلِّ شَىءَ عِلْمًا ۚ "(الطلاق:١٢) "وَهُوَ بِكُلِّ شَىءَ عَلِيْمٌ ۚ ﴿"(القرة:٢٩) "وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَىءٍ قَدِيْرٌ ۞ "(المائدة:١٤) "إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَىءٍ قَدِيْرٌ ۞ "(المائدة:١٤) "إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَىءٍ قَدِيْرٌ "(القرة:٢٠)





لا کما یز عم الفلاسفة: -جمیع اشیاہے واجب تعالی کے علم و قدرت کی عمومیت اور شمولیت کے اثبات کے بعد شارح نے اس کے خلاف جومذاہب یااقوال ہیں ان کی تر دید کررہے ہیں سب سے پہلے فلاسفہ کار د کرتے ہیں۔

فلاسفہ کا مزعوم باطل ہیہ ہے کہ واجب تعالی کلیات اور ان جزئیات کا توعالم ہے جو مجرد عن المادہ ہیں جیسے عقول عشرہ
اور نفوس ناطقہ لیکن جزئیات مادیہ کاعلم واجب تعالی کو نہیں ہے خواہ جزئیات متغیرہ موں جیسے زید، عمر، بکروغیرہ یا جزئیات غیر
متغیرہ موں جیسے کہ افلاک اور کواکب وغیرہ اپنے موقف پر بیہ لوگ دو دلیلیں دیتے ہیں پہلی دلیل ہیہ ہے کہ جزئیات مادیہ
مخصوص اشکال وصور اور الی اوضاع متعینہ سے منتخص ہوتی ہیں جن کی طرف اشارہ حسیہ کیا جاتا ہے اور یہ ذات باری
تعالی کے حق میں محال ہے۔

دوسری دلیل بیہ ہے کہ اگر جزئیات متغیرہ علم واجب تعالیٰ میں داخل ہوجائیں توان کے تغیر سے کم واجب تعالیٰ میں بھی تغیرلازم آئے گاجب کہ ذات باری تعالیٰ کے لیے تغیر فی الذات اور تغیر فی الصفات دونوں محال ہے۔

پہلی دلیل کا جواب میہ ہے کہ جزئیات مادیہ کاعلم واجب تعالیٰ کے لیے محال اس وقت ہوگا جب کہ اسے ان کاعلم ارتسام صور کے ذریعے ہو جیسے کہ ہمیں ارتسام صور سے ہی ان کاعلم حاصل ہو تا ہے جب کہ واجب تعالیٰ کو جزئیات مادیہ غیر تنغیرہ کاعلم بغیرار تسام صور کے ہے۔

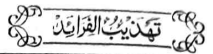
دوسری دلیل کا جواب سے ہے کہ جزئیات مادیہ متغیرہ کے تغیر سے کم واجب تعالیٰ میں کوئی تغیر لازم نہیں آئے گا بلکہ معلوماتِ متغیرہ کے ساتھ معلوماتِ متغیرہ کے ساتھ معلوماتِ متغیرہ کے ساتھ معلوماتِ متغیرہ کے ساتھ معلوماتِ متغیرہ کا ایک جو اسبت اور تعلق ہے اس تعلق اور نسبت میں تغیرہ وگانہ کف ما واجب تعالیٰ میں تغیرہ وگا اور اس کا ایک جواب سے بھی دیا جا تاہے کہ زید جوکل موجود تھا آج موجود ہے اور کل موجود رہے گا تینوں شکلوں میں علم واجب تعالیٰ کی طرف نسبت کرتے ہوئے ایک ہی وجود ہے فرق جو ہیں نظر آرہا ہے وہ وجود زید کے حوادث کی طرف نسبت کرنے سے نظر آرہا ہے وہ وجود زید کے حوادث کی طرف نسبت کرنے سے نظر آرہا ہے مالامر کے اعتبار سے کم واجب تعالیٰ میں کوئی فرق نہیں ہے۔

وأنه لا يقدر على اكثر من واحد: - فلاسفه كاليك باطل عقيده يه بهى به كه واجب تعالى ايك سے ذائد اشياك صدور پر قدرت نہيں ركھتا اس ليے كه وه من كل الوجوه واحد به اور قاعده به الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد اسى فاسد عقيد كى بنا پر فلاسفه كمتے بين كه واجب تعالى سے صرف ايك معلول صادر مواب جوكم عقل اول به مجراس عقل اول سے متعدّد عقول اور اجسام كاصدور مواب جيساكم ان كى كتابوں ميں تفصيل مذكور ب

اس کا جواب بیہ ہے کہ ہم داحد کا دہ معنیٰ مراد نہیں لیتے جس کے فلاسفہ قائل ہیں بلکہ ہم کہتے ہیں کہ واجب تعالیٰ ک لیے صفات پائے جاتے ہیں ان صفات متعدّدہ کے اعتبار سے اس سے کثیر اشیا کا صدور ہوتا ہے اور یہ اس کی وحدت کے منافی نہیں ہے۔

اتن تفضیل کے بعد آپ پر بیرواضح کردیاجائے کہ محققین حکما کا موقف یہی ہے کہ ہرشی کو وجود بخشے والا واجب تعالیٰ ہی ہے مکن میں بی صلاحیت نہیں ہے کہ وہ کسی کو وجود بخشے۔ لہذا ساری چیزیں اللہ تعالیٰ کے پیدا کرنے سے ہیں اور سب کچھائ کی مخلوقات اور مقدورات ہیں عقول عشرہ موجودات کے وجود کے لیے واسطہ ہیں اور شرط اور آلات کے در ہے میں ہیں۔ لہذا شارح کا کلام فلاسفہ اور حکماکے مذہب مشہور پر ہنی ہے۔





و لا کمایز عم الدھریۃ: - یہاں سے شارح نے دہریہ کاردکیا ہے ان کے خیالات تواور عقل سے پر ہے ہیں ان کا موقف یہ ہے کہ یہ کا نکات اور اس میں پائی جانے والی تمام چیزیں زمانے کی پیداکر دہ ہیں اور حرکات فلکیہ کی تا ثیرات ہیں ہے دنیااور اس کے کار خانے اور اس کے سارے کل پرزے سب خود بہ خود چل رہے ہیں اللہ تعالی کی قدرت کا اس میں کچھے وظل نہیں ہے وہ ایک عضومعطل ہے ، موت و حیات کی موجب طبائع کی تا ثیرات اور حرکت الافلاک ہیں وہریہ میں سے بعض وجود واری تعالی کے معترف توہیں لیکن وہرکواس کا شریک کار بجھتے ہیں۔ تووجود واجب تعالی کے معترف توہیں لیکن وہرکواس کا شریک کار بجھتے ہیں۔

وو بودورا بب سال سے اور معلوم کے ان کاموقف یہ ہے کہ ذات واجب تعالی کو اپنی ذات کاعلم نہیں ہے دلیل یہ دیتے ہیں کہ علم عالم اور معلوم کے در میان نسبت کا نام ہے اور نسبت منتسین کے در میان مغایرت کی متقاضی ہوتی ہے اس تقدیر پراگر واجب تعالی کو اپنی ذات کاعلم ہوگا تواس قاعد ہے کی روسے لازم آئے گا کہ ذات باری زات کاعلم ہوگا تو داتِ واجب تعالی معلوم ہوگی اور واجب تعالی عالم ہوگا تواس قاعد ہے کی روسے لازم آئے گا کہ ذات باری تعالی (معلوم) اور باری تعالی (عالم) میں مغایرت ہوجائے اور بیرباطل ہے۔

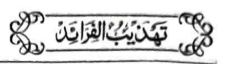
اس کاایک جواب توبیہ کہ نسبت کے لیے تغایراعتباری کافی ہے جیسے کہ ہمیں اپنی ذات کاعلم ہے توبہال پرہم میں اور ہماری ذات میں اعتبارا اس ہماری ذات میں اعتبارا اس ہماری ذات میں اعتبارا اس حیثیت ہے کہ اس میں فی الجملہ معلومیت کی صلاحیت ہے مغایر ہے باعتبارا اس حیثیت کے کہ اس میں عالمیت کی صلاحیت ہے اور اس کا ایک دوسرا جواب یہ ہے کہ علم کی جو تم نے تعریف بیان کی ہے ہے علم حصولی کے ساتھ خاص ہے جب کہ واجب تعالی کاعلم خواہ اس کی ذات کاعلم ہویا ممکنات کاوہ سب علم حضوری کی قبیل سے ہے۔ حصولی کے ساتھ خاص ہے جب کہ واجب تعالی کاعلم خواہ اس کی ذات کاعلم ہویا ممکنات کاوہ سب علم حضوری کی قبیل سے ہے۔ اس لیے ولا کہ مایز عبم النظام: - نظام معتزلی کا موقف یہ ہے کہ اللہ تعالی جہل اور فتیج شک کے خلق پر قادر نہیں ہے اس لیے کہ واجب تعالی جب خلق فتیج کا ارادہ کرے گا توقبل خلق اسے اس کی قباحت کاعلم ہوگا یا نہیں اگر ہوگا تواس کا خلق شرہے اور اگر نہیں ہوگا توبہ ہل ہے۔ اگر نہیں ہوگا توبہ ہل ہے۔ اگر نہیں ہوگا توبہ ہل ہے۔

جواب یہ کہ واجب تعالی کے لیے کوئی تی فتیج نہیں ہے وہ مالک و مختار ہے لین خلق میں جیساجا ہے تصرف کرے علاوہ ازیں یہاں دعویٰ اور دلیل میں کوئی مطابقت نہیں ہے اس لیے کہ دعویٰ عدم قدرت کا ہے اور دلیل عدم خلق کو ثابت کرتی ہے۔ والبلخی أنه لا يقدر علی مثل مقدور العبد: -اور بنی جو کعبی کے نام سے مشہور ہے اور نام ابوالقاسم ہے انکہ معتزلہ میں سے ہا اس کاموقف ہے کہ اللہ تعالی مقدور عبد کے مثل پر قادر نہیں ہے، جب اللہ تعالی کسی جو ہر کو حرکت وے گا چر بندہ اسے حرکت دے گا تو یہاں دونوں حرکت وے گا چر بندہ اسے حرکت دے گاتو یہاں دونوں حرکتوں میں تماثل نہیں ہوگا بلکہ دونوں حرکت دے گاتو یہاں دونوں حرکت اس مقدور عبد کے فتا سے مشتال مقدور عبد کے اس کا معتبار سے مختلف ہوں گی۔

اس کا استدلال اس طرح ہے کہ بندے کا فعل اگر صلاح میشمتل ہے توبیہ طاعت ہے اور اگر فساد میشمتل ہے توبیہ معصیت ہے اور اگر دونوں سے خالی ہے توبیہ عبث ہے اور اللہ تعالی ان سے منزہ ہے جواب بیر ہے کہ بندے کا فعل اغراض مقاصد کے اعتبار سے ان اوصاف ثلثہ سے متصف ہوتا ہے ور نہ فعل فی نفسہ یا تو حرکت ہے یا سکون ہے اور اللہ تعالیٰ کا مقاصد کے اعتبار سے ان اوصاف ثلثہ سے متصف نہیں ہوسکتا ہے۔ سے منزہ ہے، لہذا وہ طاعت، معصیت، عبث سے متصف نہیں ہوسکتا ہے۔

و عامة المعتز له أنه لا يقدر: - مغزله كاموقف بيه بكه الله تعالى نفس مقدور عبد پر قادر نبيل بي بعنی بندے كا بونغل به بعین بندے كا بونغل به الله تعالى بندے ميں كسى فعل كے پيداكرنے كارادہ كرے اور بندہ اس كے عدم فعل كارادہ كرے تو يا تو دونوں كا ارادہ كرے اور بندہ اس كے عدم فعل كا ارادہ كرے تو يا تو دونوں كا ارادہ كورا ہوجائے گا بير اجتماع ضدين ہے ياكسى كا ادادہ





نہیں بوراہو گاتوبیہ ارتفاع نقیضین ہے یاایک کا بوراہو گااور ایک کانہیں بوراہو گاتواس کے لیے قدرت ہی نہیں ہوگی۔جب کہ مفروضہ بیہ ہے کہ وہ قادر ہے۔

جواب بیہ ہے کہ بندوں کے افعال کا خالق اللہ تعالی ہے بندے کی اس کے فعل میں کوئی تا ثیر نہیں ہے اور اگر ہم بندے کی تا ثیرتسلیم ہی کرلیں توحق سجانۂ تعالی کی قدرت اقویٰ ہے تواسی کا مقدور واقع ہوگانہ کہ بندے کا اس صورت میں قدرت عبد کی نفی نہیں لازم ہوگی بلکہ قدرت الہیہ کی مصادمت ہے اس کا عجز ثابت ہوگا اور یہ محال نہیں ہے اس لیے کہ بندہ خودا پنے سے زیادہ طاقت ور آدمی کے مقابلہ سے بھی عاجز رہتا ہے۔

ای بحث کے ذیل میں شرح عقائد کی «جواہر الفوائد» نامی شرح میں شارح مولانا مفتی محد بوسف تاؤلوی استاذ دارالعلوم دیوبندنے صفحہ:۲۲۷، پرایک استفہامیہ سرخی لگائی ہے: "کیاخداکو جھوٹ پرقدرت ہے؟" اور صفحہ:۲۲۵، پر"مسئلہ امکان کذب اور بریلویوں کاکیا چھا" کے عنوان سے ہفوات بکے ہیں۔

ملے سوال وجواب کی کل میں حق سجانہ تعالی کی بارگاہ میں موصوف کی دریدہ دہنی ملاحظہ ہو۔

موال: كياعلاے ديوبند خداكو قادر على الكذب كتے ہيں؟

**جواب:** '' اِنَّ اللهُ عَلَىٰ گُلِّ شَیْءَ قَدِیُرٌ'' اور کذب اور جھوٹ بھی شی ہیں، لاشی نہیں ہیں، تو پھر قدرت ظاہر ہے۔ **سوال:** تو پھر رضاخانی لوگ اس سے انکار کیوں کرتے ہیں ؟

**سوال:** کیاعلاہے دیو بندخداکو جھوٹا کہتے ہیں؟

جواب: لاحول و لا قوة إلا بالله ، هذا بهتان عظيم.

**سوال:** توكياامكان وقوع كومتلزم نهير؟

**جواب:** نہیں امکان وقوع کو مسلزم نہیں ،اور وقوع کا تحقق نہیں توبیا مکانِ کذب سزید باری تعالی کے منافی نہیں۔ (جواہر الفوائد، ص:۲۲۲)

در حقیقت بیرای عقیدے کی رپیئرنگ ہے جوان کے پیٹوامولانار شیداحد گنگوہی نے اپنی کتاب «براہینِ قاطعہ» کے صفحہ ۲ پرحق سجانہ تعالی کے لیے امکانِ کذب کوتسلیم کرتے ہوئے تحریر کیا ہے۔

علامہ سعد الدین تفتان انی اپن کتاب «تُرح عقائد» جس کی محترم نے شرح کی ہے «شی » کی تعریف میں رقم طراز ہیں:

"الشيع عندنا هو موجود" يعني جارے نزديك في موجود كو كہتے ہيں اور شرح عقائد كے اخر ميں لكھتے ہيں:

"والمعدوم ليس بشيع "ليني معدوم كوئي ثئ نهيں \_

اب موصوف سے بوچھاجائے کہ کذب باری تعالی موجود ہے یا معددم، اگر کہیں کہ موجود ہے توہم کہتے ہیں کہ اس کانام وقوع ہے، تو پھر یہ کہان تو ہے لیکن واقع نہیں ہے، کیول کرضیح ہو گااور اگر کذب باری تعالی معدوم ہے تو پھر «شی » میں واخل می نہیں ہوگا تو تحت قدرت کیے ہوگا، پھر" اِنَّ الله عَلیٰ کُلِّ شَیْءَ قَدِیُرُ فُ " (ابترة:۲۰) سے استدلال کیے سیح ہوگا اور علی سیل التنزل اگر ہم یہ کیم میں کہ کذب باری تعالی «شی » ہے جب بھی کذب تحت قدرت استدلال کیے سیح ہوگا اور علی سیل التنزل اگر ہم میں کیم کیس کہ کذب باری تعالی «شی » ہے جب بھی کذب تحت قدرت



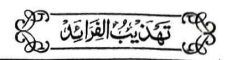
نہیں ہوسکتا، اس لیے کہ کذب باری تعالی آگر پایاجائے گا توبہ باری تعالی کی ایک صفت ہوگا اور جب واجب تعالی کی صفت ہوگا تو تحت قدرت نہیں ہوگا، اس لیے کہ بیدایک شفل علیہ مسلہ ہے کہ ذات وصفات واجب تعالی تحت قدرت واخل نہیں ہیں ور ندان کا صدوث لازم آئے گا اور بید ظاہر البطلان ہے، البذا معلوم ہوا کہ کذب باری تعالی ہر تقدیر پر قدرت باری تعالی سے خارج ہے، خواہ ثی ہویالا ثی ہو۔ موجود ہویا معدوم۔ دو سری وجہ کذب باری تعالی کے تحت قدرت سے نہ ہونے کی یہ کذب باری تعالی نے تحت قدرت سے نہ ہونے کی یہ کذب باری تعالی نفض ہے تو واجب تعالی شف دو و وجوں سے خال نہیں ، یا تو تقص ہے یا تقص نہیں ہے۔ نقص ہونا بالکل ظاہر ہے اور جب کذب ایک نقص ہے تو واجب تعالی ہر نقص و عیب سے بری ہوں کہ دواجب تعالی ہر نقص و عیب سے بری ہوں کہ دواجب تعالی ہر نقص و عیب سے بری ہوں کہ مواقف و اجب تعالی ہر نقوں ہے۔ سیدالسند تعالی ہر نقص و عیب سے بری ہوں کہ مواقف میں ار شاد فرماتے ہیں: "قدر یع علی ثبوت کلام اللہ تعالی و هو أنه يمتنع عليه المکذب اتفاقا. "اللہ تعالی میں فرماتے ہیں: "قول یع جادر وہ یہ ہے کہ اس پر کذب بالاتفاق ممتنع ہے۔ اور امام المحقین علامہ جلال الدین الشری اللہ عالی ، علی فرماتے ہیں: "و لا یصح علیه الحرکة و لا الجہل و لا الکذب لا نها نقص والنقص علی الله عالی . "اور اس پر حرکت، جہل اور کذب کا اطلاق شے نہیں ہاں لیے کہ نیقص ہیں اور نقص اللہ تعالی پر محال ہوں المحق میں المحق مین المحق میں المحق می المحق میں المحک میں المحق میں المحک میں میں المحق میں المحق میں المحق میں المحق میں المحک میں المحک میں المحک میں المحک میں المحک میں المحک

اوراگرموصوف سوفسطائي كى طرح سے ہمارے ان دلائل كا ايك جھكے ميں انكار كردين توہم حضرت ہى سے بو چھتے ہيں كہ امكانِ كذب بارى تعالى جس پر آپ كى لائى بورا زور لگائے ہوئے ہے ، يہ كون سا قضيہ ہے۔ مثلاً «الله كاذب بالإمكان » ميں آپ كى امكان سے كيا مراد ہے ؟ آيا امكانِ عام مراد ہے يا امكانِ خاص۔ اگر عام مراد ہے تواس كا معنی يہ ہوگا كہ اللہ تعالى كا كاذب نہ ہونا ضرورى نہيں ہے اور اگر امكان خاص مراد ہے تواس كا مفہوم يہ ہوگا كہ طرفين ميں سے كوئى ضرورى نہيں ہے۔ يعنى اللہ تعالى كاذب بھى ہوسكتا ہے اور منہيں ہے كوئى ضرورى نہيں ہے۔ يعنى اللہ تعالى كاذب بھى ہوسكتا ہے اور نہيں ہے؟ اللہ تعالى فرما تا ہے: "إِنَّا لَا لَهِ مَنَ الصّٰدِ وَيُنَ "(النور ، ٢) اللہ كے نام سے كہ وہ سچا ہے۔ [كزالا يمان] اور نصِ صرح كا انكار نہيں ہے؟ اللہ تعالى فرما تا ہے: "إِنَّا لَا لَهِ مَنَ الصّٰدِ وَيُنَ " (النور ، ٢) اللہ كے نام سے كہ وہ سچا ہے۔ [كزالا يمان] اور نصِ صرح كا انكار ، كيا يہ كفر نہيں ہے؟

محترم امکان کذب باری کاعقیدہ تو ایساعقیدہ ہے ، جس سے تمام اسلامی معتقدات اور احکام شرعیہ کی عمارت ہی زمین بوس ہوجائے گا، لہذا مغالطے میں نہ پڑیئے اور سیدھے سادے مسلمانوں کو جمین بوس ہوجائے گا، لہذا مغالطے میں نہ پڑیئے اور سیدھے سادے مسلمانوں کو بھی مغالطے میں مت ڈالیے اور عصبیت کی عینک اتار کر نظر صائب سے سیدی اعلیٰ حضرت امام اہلِ سنت کا یہ کلام پڑھے جن کی نسبت سے آپ ہمیں رضا خانی کہتے ہیں۔

"كذب الى كامكان مان كرعقائد، أيمان، شرائع، اديان كچه بهى ندر به گا-ايمان كهته بين اعتقادِ ثابت، جازم غير متزلزل ماماايمان به كد قيامت آئى ، پهر كياسب به كدكوئي وليل عقلى اس پر قائم نهيں - سمعيات محصنه ميں سے به لامحاله ماننا پرت ماماايمان به كد ادر جب اخبار اللي ميں كذب ممكن مواتواعتقاد ثابت، جازم، غير متزلزل كهال سے آئے گا، پهر توہر بات ميں يہ دب گاكه ممكن به جموث كرديا مو، نة تودين رَ بانة قرآن، نه اسلام ربانه ايمان - " (الملفوظ، ج: چهرم، ص: ۱۷)





چلتے ہم آپ کو یہ بھی یاد دلا دیں کہ جناب امکان جیسے وقوع کومتلز م نہیں ہے دیسے ہی عدم وقوع کو بھی متلز م نہیں ہے ؟کیااس جانب آپ کی نظر نہیں گئی ؟

> انظر بعين العقل الصائب و لا تكن من المسرعين في الرد و القبول. ☆☆☆☆

الله و له صفات لمّا ثبت من أنه تعالى عالم قادر حى إلى غير ذلك و معلوم أن كلاً من ذلك يدل على معنى ذائد على مفهوم الواجب وليس الكل ألفاظاً متر ادفة وإن صدق المشتق على الشيء يقتضى ثبوت مأخذ الاشتقاق له فتثبت له صفة العلم و القدرة و الحياة و غير ذلك لا كما يزعم المعتزلة أنه عالم لا علم له وقادر لا قدرة له إلى غير ذلك فإنه محال ظاهر بمنزلة قولنا: "أسو دلاً سو ادله. "وقد نطقت النصوص بثبوت علمه وقدرته و غيرهما و دل صدور الأفعال المتقنة على وجود علمه وقدرته لا على مجرد تسميته عالماً وقادراً.

توجسمہ: -اور ذات باری تعالی کے لیے صفات ہیں، جب بی ثابت ہوگیا ہے کہ اللہ تعالی عالم، قادر، تی اور اس کے علاوہ ہے اور بیہ معلوم ہے کہ ان میں سے ہرایک ایے معلیٰ پردال ہے جوواجب کے مفہوم پرزائد ہے اور سب الفاظ مترادفہ بھی نہیں ہیں اور کسی شک کے لیے مشتق کا ثبوت اس کے لیے ماخذا شتقاق کے ثبوت کا متقاضی ہے تواس کے لیے علم، قدرت، حیات اور اس کے علاوہ صفات ثابت ہوگئیں ایسانہیں ہے، جیسام عزلہ گمان کرتے ہیں کہ وہ عالم ہے اس کے لیے علم نہیں ہے۔ قادر ہے اس کے لیے علم نہیں ہے کہ «اسود ہے قادر ہے اس کے لیے قدرت نہیں ہے الی غیر ذلک کیوں کہ یہ تو کھلا ہوا محال ہے ہمارے اس قول کے درج میں ہے کہ «اسود ہے اس کے لیے سواد نہیں »اور واجب تعالی کے لیے علم وقدرت اور ان کے علاوہ کے ثبوت پر نصوص ناطق ہیں اور سختم افعال کا صدور بھی اس کے علم اور اس کی قدرت کے ثبوت پر دالات کرتا ہے۔ ایسانہیں کہ محض اس کاعالم اور قادر نام رکھنا ہے۔

و له صفات: - ذات باری تعالی کی بحث سے فارغ ہونے کے بعداب یہاں سے صفاتِ باری تعالی کی بحث شروع کی جارہی ہے۔ بحث سمجھنے سے پہلے بیہ جان لیجے کہ اشاعرہ اس کے قائل ہیں کہ صفات باری تعالی ذاتِ باری تعالی کے مفہوم پر ذائد مفہوم کا نام ہے۔ جب کہ حکما، صوفیا، معتزلہ کا موقف بیہ ہے کہ صفات ذات تعالی کی عین ہیں، یعنی وہ شی جس کے بارے میں بیگمان ہوکہ اس کاصدور صفت سے ہے، در حقیقت اس کاصدور ذات باری سے ہوتا ہے۔

لماثبت من أنه: - يهال سے شارح نے ذات بارى تعالى كے ليے صفات كے ثوت پروليل قائم كى ہے۔ بعض شارحين جن ميں صاحب نبراس بھی شامل ہیں، كاموقف ہے كہ آنے والی مختلف عبارات سے صفات كے ثبوت پر تين دليليں قائم كى گئى ہیں، ليكن اسلوب كلام سے ايسامعلوم ہوتا ہے كہ تينوں كامجموع مركب ايك دليل ہے، جيساكہ بعض شارحين يہى كہتے ہیں كہ دليل ايك ہے، ليكن الگ ال كے تين جرہیں۔ ہم ايك دليل مان كرعبارت كى تشري كررہے ہیں۔

شارخ فرماتے ہیں کہ ادلۂ شرعیہ اور تقلیہ سے ثابت ہو جیاہے کہ داجب تعالیٰ عالم، قادر، کی ہمیع وبصیروغیرہ ہے اور ازروے لغت وعرف ہمیں یہ معلوم ہے کہ بیرسب مفہوم داجب تعالیٰ سے زائد معنیٰ اور مفہوم پر دلالت کرتے ہیں، کیوں کہ اگر ذاتِ داجب تعالیٰ اور ان کے مفہوم میں عینیت ہوتی تو پھر ان کا داجب تعالیٰ پر حمل صحیح نہیں ہوتا، کیوں کہ اس صورت میں حمل التی علیٰ نفسہ لازم آتا (یہ دلیل کا پہلا جز ہے) اور جمیں یہ بھی معلوم ہے کہ ان سب کے مفاہیم میں اتحاد اور تراد ف نہیں ہے، کیوں کہ اگر مفہوم میں تراد ف ہو گا توبیہ ایک ہی شی کے در ہے میں ہوں گے، لہذا یہ سب ذات واجب تعالیٰ کے مفہوم پر زائد الگ الگ مفہوم ہوں گے۔ (اور یہ دلیل کا دوسرا جز، یا دوسرا مقدمہ ہے)۔ اور قاعدہ یہ ہے کہ کسی کے لیے مشتق کا ثبوت اس کے لیے ماخذ اشتقاق کے ثبوت کا متقاضی ہوتا ہے، یعنی شتق اگر کسی پر صادق ہے تواس کا ماخذ اشتقاق بھی اس کے اوپر صادق ہوگا (اور یہ دلیل کا تیسرا جزیا تیسرا مقدمہ ہے)۔

لہذادلیل کے پہلے جزیامقدے کی روسے ذات واجب تعالی پرعالم، قادر، حی ہمیج و بصیر وغیرہ صادق ہیں اور ان
کے مفاہیم ذات واجب تعالی کے مفاہیم پرزائد ہیں اور دوسرے جزیامقدے کی روسے ان میں ترادف نہیں ہوگا۔سب کا
الگ الگ مفہوم ہو گااور تیسرے مقدے شتق کا ثبوت ما خذاشتقاق کے ثبوت کا متقاضی ہے، کی روسے ثابت ہو گیا ہے کہ
ذات واجب تعالی کے لیے علم، قدرت، حیات وغیرہ ثابت ہیں اور یہ سب ذات واجب تعالی کے مفہوم پرزائد الگ الگ
صفتیں ہیں اور ذات باری تعالی کے لیے ثابت ہیں۔

لا کھا یز عم المعتز لة: - واجب تعالی کے لیے صفات کو ثابت کرنے کے بعد اب یہاں ہے اس پر تفریح کی جا
رہی ہے۔ فرماتے ہیں کہ ذاتِ ہاری تعالی کے لیے صفت علم، قدرت، حیات وغیرہ کا ثبوت ہے، ایسانہیں ہے جیسا کہ اکثر
معزلہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی عالم توہے، لیکن اس کے لیے صفت علم نہیں ہے۔ اسی طرح وہ قادر ہے لیکن صفتِ قدرت
اس کے لیے نہیں ہے، علی ہذا القیاس۔ اس لیے کہ صفتِ علم وقدرت کے ثبوت کے بغیر عالم اور قادر ہونا یہ کھلا ہوا محال
ہے، یہ ایسے ہی ہے، جیسے کسی کویہ کہا جائے کہ وہ اسود توہے، لیکن اس کے لیے سیابی نہیں ہے یاکوئی ابیض توہے لیکن اس
کے لیے سفیدی نہیں پائی جاتی ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ ظاہر البطلان ہے، نیز ذاتِ واجب تعالی کے لیے صفتِ علم وقدرت اور
ویگر صفات کے ثبوت پرنصوص بھی ناطق ہیں، جیساکہ ماقبل میں بیان کیا گیا ہے۔ اور اسنے مضبوط اور تحکم نظام پر عالم کی تخلیق
میں سر دال ہے کہ اس کا خالق اور صانع ضرور ان صفات سے متصف ہوگا۔ کہا مو ھو غیر مر ۃ .

#### \*\*\*

الله تعالى حى وله حياة أزلية ليست بعرض ولا مستحيل البقاء, والله تعالى عالم وله علم أزلى شامل ليس بعرض ولا مستحيل البقاء, والله تعالى عالم وله علم أزلى شامل ليس بعرض ولا مستحيل البقاء ولا مستحيل البقاء ولا ضرورى ولا مكتسب, وكذا في سائر الصفات, بل النزاع في أنه كما أن للعالِم مناعلما هو عرض قائم به زائد عليه حادث فهل لصانع العالم علم هو صفة أزلية قائمة به زائدة عليه وكذا جميع الصفات فأنكره الفلاسفة والمعتزلة وزعموا أن صفاته عين ذاته بمعنى أن ذاته يسمى باعتبار التعلق بالمعلومات عالماً وبالمقدورات قادراً إلى غير ذلك فلا يلزم تكثر في الذات ولا تعدد في القدماء و الواجبات و الجواب ما سبق من أن المستحيل تعدد الذوات القديمة وهو غير لازم ويلزمكم كون العلم مثلاً قدرة وحياة و عالماً وحياً وقادراً وصانعاً للعالم ومعبو داً للخلق وكون الواجب غير قائم بذاته إلى غير ذلك من المحالات.

توجهد: -اور نزاع اس علم وقدرت میں نہیں ہے جوجملہ کیفیات اور ملکات میں سے ہے، اس لیے کہ جمارے مشاکخ



ناس کی تصریح کی ہے کہ اللہ تعالی جی ہے اور اس کی حیات از لی ہے ، عرض اور سخیل البقائمیں ہے ، اور اللہ تعالی عالم ہے ، اس کا علم از لی ہے شامل ہے (کلیات و جزئیات کو) عرض اور سخیل البقائمیں ہے ، ضروری اور کبی بھی نہیں ہے ، ایسے ہی تمام صفات ہیں بلکہ نزاع اس میں ہے کہ جیسے ہم میں کے عالم کاعلم عرض ہے ، ذات عالم کے ساتھ قائم اس پر زائد اور حادث ہے تو کیاصانع عالم کا علم ایک صفت ہے از لی ہے ، اس کی ذات کے ساتھ قائم اس پر زائد ہے ، بوں ہی جی صفات ہیں تو فلاسفہ اور معتزلہ نے اس کا انگار کیا ہے اور ان لوگوں نے یہ گمان کیا ہے کہ اس کی صفات ذات تعالی کا عین ہیں ، اس معنی کر کہ اس کی ذات کانام معلومات سے تعلق کے اعتبار سے قادر رکھاجا تا ہے ، اور اس کے علاوہ تو تکثر فی الذات لازم نہیں آئے گا اور تعدد قدم ااور تعدد واجبات نہیں لازم آئے گا اور اس کا جواب و ہی ہے جوگزر چکا ہے کہ محال ذواتِ قدیمہ کا تعدد ہے اور سیدازم نہیں ہے اور شخصیں یہ لازم ہو گا کہ واجب اپنی ذات کے ساتھ نہ قائم ہواس کے علاوہ اور علم عالم کے لیے صانع اور خلق کے لیے معبود ہو جائے اور یہ جوالے اور علم عالم کے لیے صانع اور خلق کے لیے معبود ہو جائے اور یہ میں لازم ہو گا کہ واجب اپنی ذات کے ساتھ نہ قائم ہواس کے علاوہ اور محالات لازم ہو گا کہ واجب اپنی ذات کے ساتھ نہ قائم ہواس کے علاوہ اور محالات لازم ہو گا کہ واجب اپنی ذات کے ساتھ نہ قائم ہواس کے علاوہ اور محالات لازم ہوں گے۔

ولیس النزاع فی العلم و القدر ة: -اس عبارت سے شارح فریقین کے مابین محل نزاع کی وضاحت کرتے ہیں، کیول کہ بیہ تو پچے اور نادان بھی جانتے ہیں کہ بغیر ماخذاشتقاق کے ثبوت کے کسی کے لیے مشتق کا ثبوت نہیں ہوسکتا، بغیر سواد کے ثبوت کے کوئی اسود نہیں ہوسکتا ہے، لہذاعقلا کی شان سے بعید ہے کہ وہ ایسی بات کہیں۔

شارح فرماتے ہیں کہ اشاعرہ اور معتزلہ کے مابین نزاع اس علم وقدرت میں نہیں ہے جوکیفیات اور ملکات کی قبیل سے ہیں،
کیوں کہ اس معنٰ کے اعتبار سے واجب تعالی کے علم وقدرت سے عدم اتصاف پر ان میں اتفاق ہے، کیوں کہ اس معنٰ کے اعتبار
سے علم وقدرت مقولہ کیف کی قبیل سے ہوں گے اور کیفیات و کمیات عرضیات کی قبیل سے ہیں اور عرضیات متحیل البقاہیں، جب
کہ مشائ نے اس کی تصریح کی ہے کہ اللہ تعالی تی ہے اور اس کی حیات از لی ہے، عرض اور متحیل البقانہیں ہے۔

ای طرح مشارکے نے اس کی بھی صراحت کرر تھی ہے کہ اللہ تعالی عالم ہے اور اس کاعلم از لی ہے ،کلیات اور جزئیات سب کو شامل ہے وض اور تحیل البقانہیں ہے ، ضروری اور کسی بھی نہیں ہے اس لیے کہ ضروری اور کسی کی طرف جو علم مقسم ہے ، وہ علم حصولی حادث ہے ، جب کہ واجب تعالی کاعلم حضوری قدیم ہے ۔ ایسے ہی تمام صفات ہیں ، بلکہ فریقیین کے مابین محل نزاع ہے ہے کہ جیسے ہم میں کوئی عالم ہوتا ہے تواس کاعلم عرض ہے اور اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور ذات عالم پر زائد ایک مفتوری خالی کہ بھی علم اس کی صفت از لی ہے ، جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور ذات عالم بیتی واجب تعالی کا بھی علم اس کی صفت از لی ہے ، جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور مادث ہے توکیاصانع عالم یعنی واجب تعالی کا بھی علم اس کی صفت از لی ہے ، جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور فات نے ساتھ تا کہ ہے کہ صفات باری تعالی ذات واجب تعالی کی عین ہیں ، اس کے مفہوم پر زائدالگ مفہوم نہیں ہے ، جب کہ اشاعرہ کا موقف ہے ہے کہ صفات واجب تعالی ذات واجب الوجود پر زائد مفہوم ہیں اور قدیم ہیں ، صفات عین ذات نہیں ہیں ۔

بمعنی أن ذاته یسمی باعتبار التعلق: - اس عبارت سے معتزله اور فلاسفه پروارد مونے والے اعتراض کو دور کیا گیا ہے۔ اعتراض یہ ہے کہ اگر صفات باری تعالی ذات باری تعالی کی عین ہوں تولازم آئے گاکہ ذات واجب تعالی میں تکثر اور تعدد ہوجائے کیوں کہ عینیت کی تقدیر پر صفات کی کثرت ذات کی کثرت کو مستلزم ہوگی اور صفات میں تکثر اور تعدد



موجودہے۔لہذاذات میں بھی تکثراور تعددلازم آجائے گا،اور سے باطل ہے۔

جواب یہ ہے کہ ایسالازم نہیں آئے گااس لیے کہ ہم نے جو یہ کہا ہے کہ صفاتِ باری ذات باری تعالیٰ کاعین ہیں تواس کا
مطلب یہ ہے کہ ذات باری تعالیٰ کا متعدّد معلومات سے تعلق ہے اور متعدّد مقدورات سے تعلق ہے، علیٰ بذاالقیاس، تو معلومات
سے تعلق کے اعتبار سے وہ عالم ہے اور مقدورات سے تعلق کے اعتبار سے وہ قادر ہے لہذاذات میں تکثرلازم نہیں آئے گا، بلکہ ذات
واجب کے تعلقات میں تکثرلازم آئے گااور تعلقات کا تکثرذات کے تکثر کو مسلز م نہیں ہے، جسے کہ زید کا شعرو شخن سے تعلق
ہوتا ہے تواسے شاعر کہتے ہیں اور خطابت سے تعلق ہوتا ہے تواسے خطیب کہتے ہیں، طبابت سے تعلق ہوتا ہے تواسے طبیب کہتے
ہیں، توبہاں پرزید کے تعلقات میں تو تکثریایا جارہا ہے، لیکن ذاتِ زید میں کوئی تکثر نہیں ہے۔

و لا تعدد فی القدماء و الو اجبات: -اس عبارت سے فَلاسفہ اور معتزلہ کی جانب سے اشاعرہ پر وارد ہونے والے اعتراض کی جانب اشارہ کیا گیاہے، پھراس کا جواب پیش کیا گیاہے۔ اعتراض بیہے کہ عندالا شاعرہ صفاتِ باری تعالیٰ ذات باری تعالیٰ پر زائد ہیں اور قدیم بھی ہیں، تو چوں کہ صفات کثیر ہیں، لہذا تعدد قد مالازم آئے گا، بلکہ تعدد و جبابھی لازم آجائے گا اس لیے کہ صفات ممکن توہوں گی نہیں ور نہ وہ حادث ہوجائیں گی، لامحالہ ماننا پڑے گا کہ وہ بھی واجب ہیں تواب تعدد و جبابھی لازم ہوگا۔

والجواب ماسبق من: -جواب بیہ کہ ہاں لازم آئے گا، لیکن لازم باطل ہو، بیہ ہمیں تسلیم نہیں ہے، اس لیے کہ اس صورت میں صفاتِ قدیمہ کا تعدد لازم آئے گا، ذواتِ قدیمیہ کا تعدد لازم نہیں آئے گااور صفاتِ قدیمہ کا تعدد محال نہیں ہے، ذوات قدیمہ کا تعدد محال ہے۔

ویلز مکم کون العلم مثلا: -یہال سے فلاسفہ اور معتزلہ پر مزید کچھ اعتراض دارد کیے جاتے ہیں۔ فلاسفہ اور معتزلہ پر ایک اعتراض بیہ دار دہوگا کہ عینیت کی تقدیر پر صفات کے مفاہیم میں کوئی فرق اور تمیز باقی نہیں رہے گی، تولازم آئے گا کہ علم حیات اور قدرت ہوجائے اور چوں کہ علم ذاتِ باری تعالیٰ کاعین ہے توذات باری تعالیٰ کی طرح سے لازم آئے گا کہ علم بھی عالم، حی، قادر، صانعِ عالم اور مخلوق کا معبود ہوجائے۔

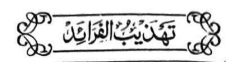
و کون الو اجب غیر قائم بذاته: -اس عبارت مے معتزلہ اور فلاسفہ پر ایک اور اعتراض وارد کیا جارہا ہے جس کی تقریر یہ ہے کہ صفات باری تعالی کا قیام بذاتہ نہیں ہے بلکہ صفات اپنے موصوف بینی ذات واجب تعالی کے ساتھ قائم ہوتی ہیں توعینیت کی تقدیر پر ذات واجب تعالی بھی توصفات واجب تعالی کا عین ہوگی تواب عدم قیام الواجب بذاتہ لازم آجائے گا، لینی پہلازم آجائے گا، لینی پہلازم آجائے گاکہ ذات واجب تعالی بذاتہ نہ قائم ہو۔

آلی غیر ذلک من المحالات: - فلاسفہ اور معتزلہ کے مذہب پر اور بھی محالات لازم آئیں گے ، جن میں سے ایک استحالہ یہ پیدا ہوگا کہ ذات کا اثبات صفات کا اثبات ہوگا اور صفات کا اثبات ذات کا اثبات ہوگا ، لہذا ذات واجب تعالیٰ کو ثابت کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہوگی ، حالاں کہ ایسانہیں ہے اور یہ بھی لازم آئے گاکی ذات واجب تعالیٰ پرعالم وغیرہ کا حمل بے معنیٰ ہوجائے گا۔

#### ተ ተ ተ ተ ተ ተ

الحوادث بذاته الكما يزعم الكرامية من أن له صفات لكنها حادثة لاستحالة قيام الحوادث بذاته العالى. قائمة بذاته ضرورة أنه لامعنى لصفة الشيء إلاما يقوم به الاكمايز عم المعتزلة من أنه متكلم بكلام هو





قائم بغيره ، لكن مر ادهم نفى كون الكلام صفة له لا إثبات كو نه صفة له غير قائم بذاته.

توجهدد-واجب تعالی کی صفات ازلی ہیں،ایانہیں ہے،جیباکہ کرامیہ گمان کرتے ہیں کہ اس کے لیے صفات ہیں لیکن وہ حادث ہیں، «حوادث کے ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قیام کے محال ہونے کی وجہ سے »اس کی ذات کے ساتھ قائم ہیں، اس کی بداہت کی وجہ سے کہ صفت ِشی کا کوئی معنی نہیں ہے مگر رید کہ وہ موصوف کے ساتھ قائم ہو، معتزلہ کے مگان کی طرح سے نہیں کہ واجب تعالی ایسے کلام سے تنگلم ہے جواس کی ذات کے ساتھ قائم نہیں ہے، لیکن ان کی مراداس سے کلام کے صفت باری تعالی ہونے کی تفی کرناہے ،نہ کہ اس کے لیے ایسی صفت ثابت کرناہے جواس کی ذات کے ساتھ قائم نہ ہو۔

تشریب ازلیة: - ذات باری تعالی کی صفات ازلی ہیں، مصنف نے اپنے قول «اُزلیة » سے کرامیہ کے موقف کی تردید کی ہے جواس بات کے قائل ہیں کہ ذاتِ باری تعالی کے لیے صفات تو ہیں لیکن صفتِ قدرت کو چھوڑ کر اس کی ساری صفات حادث ہیں۔ کرامیہ اپنے موقف پر چند دلیلیں دیتے ہیں، ہم صرف دو دلیلوں کو ذکر کرتے ہیں، ایک دلیل توان کی بیہے کہ سمع،بھر،کلام کآتحقق اور تصور وجودمسموع،وجود مبصراور وجودِ مخاطب کے بعد ہی ہوسکتا ہے ادرسموع،مبصر،مخاطب حادث ہیں توان پر موقوف صفات بھی حادث ہول گی، دوسری دلیل یہ ہے کہ عالم کے عدم کے بعد واجب تعالی نے عالم کاخلق کیا تواس کی صفت ِخالقیت بھی بعدِ عدم پائی جائے گی توظاہرہے کہ حادث ہوگی۔

دونوں دلیلوں کا جواب میہ ہے کہ صفت ِ مع، بھر اور کلام بلکہ اللہ تعالیٰ کی تمام صفات از لی ہیں۔ ہاں ان صفات کا تعلق مموع، مبصراور مخاطب سے ان کے وجود کے بعد ہی ہوگا، اس تقدیر پر صفت کے تعلق میں حدوث لازم آئے گااور تعلق کاحدوث نفس صفت کے حدوث کومتلزم نہیں ہے،لہذا تعلق کے حدوث سے داجب تعالی کی صفت میں حدوث نہیں ہوگا۔

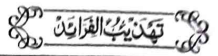
لاستحالة قيام الحوادث بذاته: - العبارت سے شارح نے كراميہ كے مذہب كى جوتردىدى ہے اسكى وجه پیش کی ہے ، جس کا حاصل میہ ہے کہ اگر صفات واجب تعالی حادث ہوں گی ، جبیما کہ کرامیہ کہ رہے ہیں تو چوں کہ صفات باری تعالی ذات باری تعالی کے ساتھ قائم ہیں تولازم آئے گا کہ ذات باری تعالی کے ساتھ حوادث کا قیام ہو جائے اور حوادث كاذاتِ بارى تعالى كے ساتھ قيام محال ہے، للمذاصفات بارى تعالى حادث نہيں ہوں گى، از لى موں گى\_

ک**ے رامیہ:** (بکسر الکاف وتخفیف الرّاء) کرامیہ عبد اللہ محد بن کرام کے اصحاب ہیں اور کبھی کرّامیہ (بفتح الکاف، وتشدید الرّاء) بھی بولاجاتاہے،اس تقدیر پریہ فرقہ مشتبہ کی ایک شاخ کانام ہے۔

اکٹر فروعات میں بیالوگ ہمارے امام عظم ابو حنیفہ کی تقلید کرتے ہیں، جیساکہ کِرامیہ کے ایک شاعرنے کہا ہے۔ الفقه فقه أبي حنيفة وحده والدين دين محمد بن كرام

قائمةبذاته: -اس قول سے شارح نے معزلہ کے موقف کی تردیدی ہے جواس کے قائل ہیں کہ اللہ تعالی ایسے کلام سے متعلم ہے جواس کی ذات کے ساتھ قائم نہیں ہے ،بلکہ ذات باری تعالی کے علاوہ مثلاً لوح محفوظ یا تبحرہ مویٰ عَلاقِلا یادیگر اجسام کے ساتھ قائم ہے۔ دلیل بیہے کہ کلام نفسی باطل ہے اور کلام لفظی حادث ہے، جوذات باری تعالیٰ کے ساتھ قائم نہیں ہوسکتا۔ اشاعرہ کہتے ہیں کہ ایسانہیں ہے بلکہ صفات باری تعالی ذات باری تعالی کے ساتھ قائم ہیں، اس لیے کہ کسی شی کی





صفت کامعلٰ ہے کہ وہ اپنے موصوف کے ساتھ قائم ہو، زید کی صفتِ عِلم زید کے ساتھ قائم ہوگی نہ کہ غیر زید کے ساتھ ، کیوں کہ اگر زید کی صفتِ علم زید کے ساتھ نہ قائم ہوکر کسی دیوار یا در خت کے ساتھ قائم ہو تولازم آئے گا کہ زیدعالم نہ ہو، بلکہ دیوار اور در خت عالم ہوں اور بیے ظاہر البطلان ہے۔

نکن موادهم نفی کون الکلام: -اس عبارت سے ایک وہم کا ازالہ کیا گیا ہے جس کا حاصل ہے ہے کہ ابھی ماقبل میں یہ بتایا گیا ہے کم معتزلہ صفاتِ باری کے منکر ہیں اور یہاں ہیہ کہا جارہا ہے کہ معتزلہ اس کے قائل ہیں کہ صفات باری غیر ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہیں جس سے ظاہر ہو تا ہے کہ معتزلہ صفات کے منکر نہیں ہیں۔

ی شارح کہتے ہیں کہ معتزلہ کی مراداس سے یہی ہے کہ واجب تعالی کے لیے صفات نہیں ہیں، ظاہر ہے کہ جب صفتِ م کلام غیر کے ساتھ قائم ہوگی توکلام واجب تعالی کی صفت کیسے ہوگی، لہذااس سے انکار ہی ثابت ہے نہ کہ اثبات۔

پر ولماتمسكت المعتزلة بأن في إثبات الصفات إبطال التوحيد لما أنها موجودات قديمة مغايرة لذات الله تعالى، فيلزم قدم غير الله تعالى و تعدد القدماء ، بل تعدد الواجب لذاته على ما وقعت الإشارة إليه في كلام المتقدمين و التصريح به في كلام المتأخرين من أن واجب الوجود بالذات هو الله تعالى و صفاته ، وقد كفرت النصارى بإثبات ثلاثة من القدماء فما بال الثمانية أو أكثر —

توجسمہ: -اور جب متزلد نے بایں طور جمت قائم کی کہ صفات کے اثبات میں توحید کا ابطال ہے ، اس لیے کہ صفات موجودات قدیمہ ہیں اور ذات باری تعالیٰ کے مغائر ہیں توغیر اللہ تعالیٰ کاقدیم ہونالازم آئے گا اور تعدد قدما بھی لازم آئے گا، بلکہ واجب لذاتہ کا بھی تعدد لازم آئے گا، جیسا کہ اس کی طرف اشارہ متقد مین کے کلام میں واقع ہے اور متاخرین کے کلام میں اس کی صراحت ہے کہ واجب الوجود بالذات اللہ تعالیٰ اور اس کی صفات ہیں اور تم نے تین قدمامان لینے سے کیا حال ہوگا۔
نصاریٰ کی تکفیر کر دی توآٹھ یااس سے بھی زیادہ قدماما نئے سے کیا حال ہوگا۔

ولما تمسکت المعتزلة: -اس عبارت سے شارح نے معتزلہ کے ایک استدلال کو بیان کیا ہے جس کے جواب کی طرف آنے والی عبارت «و هی لا هو و لا غیره » سے اشارہ کیا گیا ہے ۔ یہ توآپ پرواضح ہود کا ہے کہ معتزلہ اور فلاسفہ کا موقف ہے ہے کہ صفات فات واجب الوجود پر زائد ایک الگ مفہوم کا نام ہے۔ اشاعرہ کے اس موقف پر معتزلہ کہتے ہیں کہ صفات کو زائد علی الذات مانے سے ابطالی توحید لازم آئے گا۔ واجب تعالی ک وصدانیت ہی سلامت نہیں رہ جائے گی، اس لیے کہ صفات موجودات قدیمہ ہیں اور ذات واجب تعالی کے مغائر ہیں تواس تقدیر بو غیراللہ کاقدیم ہونالازم آئے گا اور صفات میں تعدد ہے تو تعدد قدماجی لازم آئے گا، بلکہ تعدد واجب لذاتہ بھی لازم آئے گا جیسا کہ حقد شن اشاعرہ نے ماتبل میں اپنے قول «الو اجب و القدیم متر ادفان» سے اس کی طرف اشارہ کر رکھا ہے۔ اور جب واجب اور قدیم میں ترادف ہے توقد یم کا تعدد بھی واجب کا تعدد ہوگا اور متاخرین اشاعرہ مثلاً امام حمید الدین ضریری جسے شکلین ماجب اور قدیم میں با قاعدہ اس کی صراحت ہے کہ واجب بالذات اللہ تعالی اور اس کی صفات ہیں توبتاؤ کہ تم نے نصاری کی تحفیر محض اس

لیے کردی کہ وہ لوگ اقائیم ٹلانٹہ وجود ،علم اور حیات کوقد یم مانتے ہیں توآٹھ قدیم یااس سے بھی زیادہ قدیم ماننے سے کیاحال ہوگا اور کتنی سخت تکفیرلازم آئے گی لیعنی نصاریٰ کے اعتبار سے اشاعرہ تکفیر کے زیادہ شخق ہوں گے۔

فعابال الشعانية أو اكثر: - آٹھ صفات ہے بیصفتیں مراد ہیں حیات، قدرت، علم ،ارادہ ،تمع ،بھر ، كلام ، تكوین ۔ علما ہے ماوراءالنہر مزیدان صفات کے بھی قِدم کی طرف گئے ہیں ۔ تصویر ، ترزیق ،احیا،امات ،تخلیق اور امام اشعر ی متثابہات کو بھی صفات واجب تعالی مانتے ہیں ،لیکن ہے بھی کہتے ہیں کہ ان کی حقیقت کاعلم نہیں ہے ، مثلاً یہ ،رجل ،استواعلی العرش ، شخک ، وغیرہ ۔

#### ተ ተ ተ

الذات، فلا يلزم قدم الغير و لا تكثر القدماء. وهي لا هو و لا غير ه يعنى أن صفات الله تعالى ليست عين الذات و لا غير

توجهه: - اورمصنف نے اپنے قول «و هی لاهو و لاغیره» سے جواب کی طرف اشارہ کیا، لینی اللہ تعالی کی صفات عین ذات اور غیر ذات نہیں ہیں، لہذا غیر اللہ کاقدیم ہونا اور قدما کا تکثر لازم نہیں آئے گا۔

# تشريـــــح

و هی لا هو و لاغیرہ:- اس عبارت ہے معتزلہ کے اعتراض کے جواب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ جواب سے پہلے میہ ذہن نشین کرلینا چاہیے کہ یہاں پر غیریت کا معنیٰ دو مفہوم میں مغائرت نہیں ہے بلکہ جوازِ انفکاک ہے، یعنی ایک ٹی کا دوسری ٹی سے انفکاکٹمکن ہو،البتہ عینیت کامعنیٰ اتحاد مفہوم ہی ہے۔

اب معتزلہ کا اشاعرہ پر تعدد قد ما کا اعتراض یا غیر اللہ کے قدیم ہونے اور تعدد وجبا کا اعتراض اس لیے وارد نہیں ہوگاکہ اشاعرہ کا موقف ہے کہ صفاتِ باری تعالیٰ عین ذات بھی نہیں ہیں اور غیر ذات بھی نہیں ہیں کہ دونوں کا مفہوم ایک نہیں ہے اور غیر ذات اس لیے نہیں ہیں کہ کسی بھی صفت کا انفکاک ذات باری تعالیٰ مے کمن نہیں ہے ای طرح بعض صفت کا بھی بعض صفت سے انفکا کھی نہیں ہے توجب صفات کا انفکاک ذات باری تعالیٰ مے کمن نہیں ہے توصفات طرح بعض صفت کا بھی بعض صفت سے انفکاک کی توجب صفات کا انفکاک ذات باری کا غیر نہیں ہوئیں۔ اور جب غیر نہیں ہیں تو غیر اللہ کا قدیم ہونالازم نہیں آیا اور بعض صفت کا بھی بعض صفت سے انفکاک مکن نہیں ہے توصفات میں بھی بعض کا بعض سے متفائر ہونالازم نہیں آئے گا، تو ان میں تعدد بھی لازم نہیں آئے گا، اس لیے کہ تعدد تغائر کی فرع ہے اور جب اصل ہی کا وجود نہیں ہے توفر گا وجود کیے ہوگا، لہذا اب تعدد قدما اور تعدد وجب بھی لازم نہیں آیا۔ اس رہ گیا ہے سوال کہ شارح نے یہ کہا کہ صنف نے اپنے قول «و ھی لاھو و لاغیرہ » سے جواب کی طرف

اشارہ کیاہے، یہ نہیں کہاکہ اس عبارت سے جواب دیاہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ «و هی لا هو و لاغیرہ» سے مصنف کا مقصود اصلی اعتراض کا جواب دینانہیں ہے، بلکہ صفات باری تعالی کے حکم کوبیان کرناہے، لیکن اسلوبِ بیان سے ضمنّا اعتراض کا جواب بھی ہورہاہے، اس لیے شارح نے یہ کہ دیاکہ اس عبارت سے مصنف نے جواب کی طرف اشارہ کیاہے۔

اب سيم القيارة كياكه بير عبارت «وهي لاهو و لاغيره "كلي طور پرمتقلااعتراض كاجواب كيون نهين ب،اس كي



وجہ یہ کہ معرض نے اپنے اعتراض میں تین باتیں کہی ہیں، غیر اللہ کے قدیم ہونے کالزوم، تعددِ قدماکالزوم، تعددِ وجباکالزوم، لا نہ الجدا ہواب کی تمامیت کادارومد ار اولاً اس پر ہے کہ صفات واجب تعالی کی ذات واجب تعالی سے غیریت کی نفی کی جائے تاکہ غیر اللہ کے قدیم ہونے کا اعتراض نہ وار د ہواور ثانیا یہ کہ بعض صفات کی بعض صفات سے بھی مغائرت کی نفی کی جائے تاکہ تعددِ قدما اور تعددِ و جبا کا اعتراض بھی ختم ہو جائے، لیکن مصنف نے عبارت میں ویہلے جز کو توبیان کیا کہ صفات غیر ذات نہیں ہیں، لیکن دوسرے جز (بین الصفات عدم مغایر ق) کوچھوڑ دیا ہے، جب کہ اس جز ثانی کے ذکر کی بھی ضرورت تھی، لیکن بجائے اس کے ذکر کی بھی ضرورت تھی، لیکن بجائے اس کے ذکر کی بھی ضرورت تھی، لیکن بجائے اس کے ذکر کی بھی ضرورت تھی، لیکن بجائے اس کے ذکر کی بھی ضرورت تھی، لیکن بجائے والے اعتراض نہیں تھی، اس لیے کہ عینیت کی نفی سے معزلہ پر وار د ہونے والے اعتراض کا اندفاع میں اس کا کوئی بھی دخل نہیں ہے۔ اس لیے کہ اجارہ ہے کہ مصنف کا مقصد اس عبارت سے جواب دینانہیں ہے، بلکہ صفات کا تحد کی مصنف کا مقصد اس عبارت سے جواب دینانہیں ہے، بلکہ صفات کا تحد کی بیک دخل ہے ہوں کہ بیک دخل ہے۔

الوجود والعلم والحياة, وسموها الأب والابن وروح القدس، وزعموا أن أقنوم العلم قد انتقل إلى بدن عيسى عليه السلام فجوزوا الانفكاك والانتقال، فكانت ذوات متغايرة.

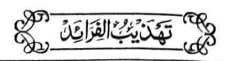
تو جسمہ: -اور نصاریٰ نے اگر چہ قدماے متغایرہ کی تصریح نہیں کی ہے، لیکن تصریح ان کولازم ہے، اس لیے کہ یہ لوگ اقائیم ثلاثہ کو ثابت کرتے ہیں جو وجود علم اور حیات ہیں اور ان کا نام بالتر تیب اب، ابن اور روح القدس رکھتے ہیں اور بید گمان کرتے ہیں کہ اقنوم علم حضرت عیسلی غِلالِئلا کے بدن کی طرف نتقل ہوگیا ہے، توانھوں نے اقنوم علم کے انفکاک اور انقال کو جائز قرار دے دیا توا قائیم ذوات متغایرہ ہوگئے۔

والنصاری و إن لم يصر حوا: - اس عبارت سے اشاعرہ پر وارد ہونے والے سوال مقدر کا جواب ديا گيا ہے۔
سوال بيہ کہ جب اشاعرہ نے صفاتِ باری تعالی فاتِ باری تعالی سے غیریت کی نفی کرتے ہوئے بیہ کہا کہ غیر اللہ کا قدیم
ہونالازم نہیں آئے گا توگویا کہ انھوں نے یہ کہا کہ صفات باری تعالی جوقد یم ہیں، وہ ذات باری تعالی کی مغائر نہیں ہیں، تو
قدماے متغایرہ یا قدماے متغائرہ کا تعدد لازم نہیں آیا۔ اس کا مطلب بیہ ہوا کہ عند الا شاعرہ قدماے متغایرہ یا قدماے متغایرہ کے تعدد کا قول کفر نہیں ہے لہذا ہم کہتے ہیں کہ اگریہی بات ہے تو آپ نصاری کی تکفیر کیوں
کرتے ہیں نصاری بھی توقدماے ثلاثہ وجود، علم اور حیات کے تغایر کی تصریح نہیں کرتے ہیں، لیکن آپ ان کی تکفیر کرتے ہیں
معلوم ہوا کہ تعدد قدما مطلق فقرے ، خواہ وہ متغایرہوں یا نہ ہوں۔

۔ جواب سے پہلے سیحیت اور اس کے متعد و تحارب فرقوں کے عقائد کے بارے میں آپ کی توجہ مبذول کراناضروری معلوم ہور ہاہے۔

اس بات پر توتقریبا بھی عیسائی فرقے متفق الراے ہیں کہ اللہ تعالی بحیثیت جوہر ہونے کے واحد ہے اور بحیثیت





اقانیم تین ہے،وجود،علم،حیات۔ان تینوں کوا قانیم کہتے ہیں۔عیسائی،وجود کوباپ،علم کوبیٹااور حیات کوروح القد س سے تعبیر کرتے ہیں،اب ان میں اس بابت اختلاف ہے کہ ان تین اقانیم کاتعلق جوہر سے کیاہے؟

ایک فرقد کا مذہب ہیہ ہے کہ یہ تین اقانیم اور جوہر قدیم ہیں اور الگ الگ ہیں اور ان میں سے ہر ایک خداہے۔اقنوم ٹانی (علم) حضرت سے کے جسم سے متحد ہو گیا، جیسے شراب اور پانی آپس میں ملنے کے بعد ایک جان ہوجاتے ہیں،اور سے بھی ازلی قدیم ہے اور مریم نے ازلی قدیم کو بجنا ہے۔

شارح نے اپنے قول « زعموا أن أقنوم العلم قد انتقل إلى بدن عيسى عليه السلام » اى عقيد كى صراحت كى م

دوسرافرقہ کہتاہے کہ بیٹا (سے کی دوحیثیت ہے۔ ایک لاہوتی اور ایک ناسوتی۔ اس حیثیت سے کہ وہ خدا کا بیٹاہے ،
وہ خداے کامل ہے اور اس حیثیت سے کہ اس کا ظہور اس جسرِ غضری میں ہوا، انسانِ کامل ہے۔ اس لیے بیک وقت سے
قدیم بھی ہے ، حادث بھی ہے ، قدیم اور حادث کا بیا تحاد نہ قدیم کی قدامت کو متاثر کرتا ہے اور نہ حادث کے حدوث کو۔
تیسرے گروہ کا یہ عقیدہ ہے کہ اقنوم پانی ، گوشت اور خون میں بدل گیا ہے اور خداسے کی شکل میں رونماہوا۔ بعض کہتے
ہیں کہ جوہر قدیم اور جوہر حادث کے مجموعہ کا نام سے ہے اور وہی خدا ہے۔ یہ لوگ کہتے ہیں کہ اگر چہ خدا انسان نہ بن سکا ،
لیکن انسان خدا بن گیا ، جیسے کہ آگ کوئلہ نہیں بن سکتی ، کوئلہ توآگ بن جاتا ہے۔

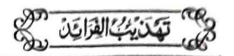
اتی تفصیل کے بعد اب آپ جواب بھے۔ فرماتے ہیں کہ مطلقا تعددِ قدمایا تکثر قدماکا قول کفرنہیں ہے، بلکہ قدمات متفایرہ کے تعدداور تکثر کا قول کفر ہے اور نصار کی نے اگرچہ اس کی تصریح نہیں کی ہے، لیکن ان کے قول سے قدمامیں تغایراور تکثر لازم آتا ہے، اس لیے کہ نصار کی نے اولاً اقائیم ثلاثہ وجود، علم، حیات کو ثابت کیا ہے، پھر بالتر تیب ان کی تعبیر بیہ لوگ ابن اور روح القد س سے کرتے ہیں اور پھر بیہ لوگ کان کرتے ہیں کہ اقتوم علم اپنی اصل سے نکل کر حضرت عیسی فیلائیل کے بدن کی طرف نعقل ہوگیا اور اس سے مل گیا ہے، جیسا کہ ابھی ہم نے تفصیل بیان کی ہے۔ اس تقدیر پر اقنوم علم کا انفکاک پالیا گیا، لہٰذ الازم آیا کہ اقائیم ذوات متغایرہ ہوجائیں۔

فلاصۂ جواب میہ ہے کہ تکثر اور تعدد کا دار و مدار انفکاک پر ہے اور نصاریٰ اقابیم کے انفکاک کے قائل ہیں، لہذا نصاریٰ پر تعدد کا دار و مدار انفکاک پر ہے اور نصاریٰ اقابیم کے انفکاک کے قائل ہیں، لہذا نصاریٰ پر قدماے متغایرہ کا تعدد اور تکثر لازم آئے گا اور اشاعرہ صفات باری تعالیٰ کا ذات باری تعالیٰ سے اور بعض صفات کا بعض صفات سے انفکاک نہیں مانتے ہیں، اس لیے ان پر قدماے متغایرہ کا تعدد اور تکثر لازم نہیں آئے گا تو تکفیر کے نصاریٰ مستحق ہوں گے نہ کہ اشاعرہ۔

#### **☆☆☆☆☆**

به ولقائل أن يمنع توقف التعدد والتكثر على التغاير , بمعنى جواز الانفكاك للقطع بأن مراتب الأعداد من الواحد والاثنين و الثلثة إلى غير ذلك متعددة متكثرة مع أن البعض جزء من البعض و الجزء لا يغاير الكل. وأيضاً لا يتصور نزاع من أهل السنة في كثرة الصفات و تعددها متغايرة كانت أوغير متغايرة و فالأولى أن يقال: المستحيل تعدد ذو ات قديمة لا ذات و صفات ، وأن لا يجتر أعلى القول بكون الصفات و اجبة الوجود لذاتها ، بل يقال: هي و اجبة الا





لغيرهابل لماليس عينهاو الاغيرها، أعنى ذات الله تعالى و تقدس، و يكون هذا مر ادمن قال: و اجب الوجو دلذا ته هو الله تعالى و صفاته ، يعنى أنها و اجبة لذات الو اجب تعالى و تقدس.

توجسه: - قائل کویہ حق ہے کہ وہ تعدداور تکثر کا توقف تغایر جمعیٰ جوازانفکاک پرسلیم نہ کرے،اس کے یقینی ہونے کی وجہ سے کہ مراتب اعدادایک، دو، تین اور اس کے علاوہ متعدّداور متکثر ہیں۔ باوجوداس کہ کہ بعض بعض کا جز ہیں اور جز کل کے مغایر نہیں ہوتا ہے۔ نیزائلِ سنت سے صفات کی کثرت اور تعدد میں نزاع کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔ صفات متغایرہ ہوں یا نہ ہوں تو زیادہ بہتر ہیہ کہ بطور جواب کے یہ کہاجائے کہ محال ذواتِ قدیمہ کا تعدد ہے نہ کہ ذات اور صفات کا تعدداور ہے ہے کی جرائت نہ کی فرائت نہ کے مطاب کے لیے واجب جائے کہ صفات واجب ہیں کی غیر کے لیے نہیں بلکہ اس ذات کے لیے واجب ہیں جس کی صفات نہ تو عین ہیں نہ کہ غیر لیخیٰ ذات تعالی اور تقدیم، یہی مراد ہے اس کی جس نے کہا ہے کہ واجب الوجود لذاتہ وہ اللہ تعالی اور تقدیم، یہی مراد ہے اس کی جس نے کہا ہے کہ واجب الوجود لذاتہ وہ اللہ تعالی اور تقدیم کے لیے واجب ہیں۔

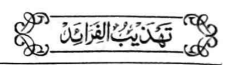
ولفائل ان یمنع: - اس عبارت سے معتزلہ کے اعتراض کا جوجواب دیا گیاہے،اس کی تضعیف کی گئ ہے۔ شارح نے اپنے جواب کی بنیاد تغایز بمعنیٰ جوازِ انفکاک پر رکھی ہے، یعنی اگر دو ثنی میں انفکاک ہے تو تغایر ہے اور اگر نہیں ہے تو تغایر نہیں ہے۔صفات کا ذاتِ واجب تعالیٰ سے اور بعض کا بعض سے انفکاک نہیں ہے۔لہذا ان میں تغایر نہیں ہے اور جب تغایر نہیں ہے تو تعدد نہیں ہے۔

اس جواب پراعتراض ہیہ کہ ہم تعدداور تکثر کا توقف تغائر بمعنیٰ جوازِ انفکاک پرتسلیم نہیں کرتے، یعنی ہم پیسلیم نہیں کریں گے کہ تکثر بغیر انفکاک کے بھی تحقق ہیں، مثلاً اعداد کریں گے کہ تکثر بغیر انفکاک کے بھی تحقق ہیں، مثلاً اعداد کے مراتب میں تعدداور تکثر بغیر انفکاک مکن نہیں ہے، اس لیے کے مراتب میں تعدداور تکثر موجود ہے، جیسے کہ، اثنین اور ثلث وغیرہ ہیں لیکن کسی کا بھی کسی سے انفکاک ممکن نہیں ہے، اس لیے کہ اگر ثلث سے اثنین کا انفکاک ہوجائے تو پھر ثلث، ثلث رہ بی نہیں جائے گا، کیوں کہ جزکے انعدام سے کل منعدم ہوجاتا ہے۔ معلوم ہواکہ تعدداور تکثر تغایر بمعنیٰ جواز انفکاک پر موقوف نہیں ہیں، لہذا ہے ایک کم زور جواب ہے۔

واضح ہوکہ داحد کے عدد ہونے یانہ ہونے میں اختلافات ہیں۔ بعض محققین نے کہاہے کہ بیفظی نزاع ہے،اگر عدد کی تفسیراس کم سے کی جائے جود حدات سے مرکب ہو توواحد پر عدد صادق نہیں ہو گا۔اور اگریتفسیر کی جائے کہ جو گنتی میں آئے تواس پر عدد صادق ہوگا۔

و أيضًا لا يتصور نزاع: -اس عبارت سے جى جواب كى تضيف كى گئ ہے، لينى مذكورہ تاويل كے ذريعہ صفات بارى تعالى ميں تعدداور تكثر كونسليم كرناابلِ سنت كے موقف سے انحراف كرناہے، كيول كه ابلِ سنت كے مابين تعدداورتكثرِ صفات ميں نزاع بى نہيں ہے، بلكہ وہ اس كے معترف ہيں كہ صفات ميں تكثر ہے، صفات كى تعداد ميں ابلِ سنت كا اختلاف كه وہ سات ہيں يا آخمہ ہيں يا اس سے جى زيادہ ہيں، بياسى كوظا ہركر تا ہے كہ صفات ميں تعدداورتكثر ہے، خواہ صفات متغاير ہوں يا متغاير نہوں ، بين ان ميں انفكاك ہويانہ ہو، لہذا تعدداورتكثر كوجوازِ انفكاك پر موقوف كرنا طعى در ست نہيں ہے۔ يا متغاير نہوں، يعنى ان ميں انفكاك ہويانہ ہو، لہذا تعدداورتكثر كوجوازِ انفكاك پر موقوف كرنا طعى در ست نہيں ہے۔ مالا ولى أن يقال: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہيں كہ زيادہ بہتر بيہ كہ صفات ميں تعدداورتكثر كو تسليم كر ليا





جائے، انکار نہ کیا جائے، یعنی معتزلہ کے اعتراض کا جواب تعددِ صفات کے انکار سے نہ دیا جائے جیساکہ انکار سے جواب دیا گیاہے، بلکہ یہ کہا جائے کہ ٹھیک ہے، صفات میں تعدد اور تکثر ہے لیکن صفات قدیمہ کا تعدد اور تکثر محال نہیں ہے، بلکہ ذوات قدیمہ کا تعدد و تکثر محال ہے۔

و أن الا يبحتر أعلى القول: - اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ معتزلہ نے اشاعرہ کے صفات باری تعالی کے واجب لذاتہ میں تعدد لازم آتا ہے اس کا بھی واجب لذاتہ میں تعدد لازم آتا ہے اس کا بھی جواب یہ کہ کرنہ دیاجائے کہ صفات واجب لذاتہ ہیں اور صفات واجب کا تعدد محال نہیں ہے بلکہ ذات واجب میں تعدد محال ہے۔ شارح کہتے ہیں کہ اس طرح جواب نہ دیاجائے بلکہ اس کی جرائت بھی نہ کی جائے ، کیوں کہ اولیہ توحید کے ذریعہ تعدد وجباکے قول کے بطلان کے باوجود تعدد واجب لذاتہ کو تسلیم کرنا اور کہنا ہے بہت ہی بڑی جرائت کی بات ہے، لہذا ہے کہنے کہ جمارت ہم گزنہ کی جائے بلکہ اس فات ہے ہیں بلکہ اس فات کے جائے کہ صفات واجب ہیں لیکن کی غیر کے لیے نہیں بلکہ اس فات کے لیے واجب ہیں جی ذات کی صفات واجب ہیں جین دات باری تعالی کے لیے واجب ہیں جی ذات کی صفات نہ تو عین ہیں نہ غیر، یعنی صفات واجب ضرور ہیں، لیکن ذات باری تعالی کے لیے واجب نہیں ہیں۔

ویکو ن هذا مو اد من قال: - شارح فرماتے ہیں کہ وجوبِ صفات کا جومعنیٰ ہم بتارہے ہیں یہی معنیٰ ومفہوم اس قائل کے قول کا بھی ہے، جس نے بیہ کہاہے کہ واجب الوجود لذاتہ وہ اللہ تعالیٰ اور اس کی صفات ہیں، یعنی بیہ کہ صفات ذات باری تعالیٰ کے لیے واجب ہیں کسی اور کے لیے نہیں۔

«من قال » سے شارح نے امام حمیدالدین ضریری کی طرف اشارہ کیا ہے ، جواس کے قائل ہیں کہ واجب لذاتہ اللہ تعالیٰ اور اس کی صفات ہیں شارح نے بہت اچھے انداز میں امام ضریری کے بھی قول کی توجیہ کر دی ہے۔

به وأمافى نفسها فهى ممكنة , و لا استحالة فى قدم الممكن إذا كان قائماً بذات القديم و اجباً به غير منفصل عنه , فليس كل قديم إلهاً حتى يلزم من وجود القدماء وجود الآلهة , لكن ينبغى أن يقال: إن الله تعالى قديم بذاته موصوف بصفاته و لا يطلق القول بالقدماء لئلا يذهب الوهم إلى أن كلاً منها قائم بذاته موصوف بصفات الألوهية . و لصعوبة هذا المقام ذهبت المعتزلة و الفلاسفة إلى نفى الصفات , و الكرامية إلى نفى قدمها ، و الكرامية إلى نفى قدمها ، و الكرامية إلى نفى الصفات ، و الكرامية إلى نفى المها ، و الكرامية المها ، و المها ، و

ترجمہ: -اورلیکن فی نفسہ تو یمکن ہیں اورمکن کے قدیم ہونے میں کوئی استحالہ نہیں ہے، جب کہ وہ ذات قدیم کے ساتھ قائم ہو، اس کے لیے واجب ہو، اس منفصل نہ ہو، لہذا ہر قدیم اللہ نہیں ہوگا کہ قدما کے وجود سے چند معبود کا وجود لازم آئے لیکن یہ کہنازیادہ مناسب ہے کہ اللہ تعالی قدیم بذاتہ ہے، اپنی صفات سے موصوف ہواں کی طرف نہ جائے کہ اللہ تعالی قدیم بذاتہ ہے، اپنی صفات سے موصوف اطلاق نہ کیا جائے تاکہ وہم اس کی طرف نہ جائے کہ ان میں سے ہرایک قائم بذاتہ ہے، الوہیت کی صفات سے موصوف ہواور اس مقام کی صعوبت کی وجہ سے معتزلہ اور فلاسفہ نفی صفات کی طرف کئے ہیں اور کرامیہ قدم صفات کی نفی کی طرف گئے ہیں اور کرامیہ قدم صفات کی نفی کی طرف گئے ہیں اور اشاعرہ صفات کی نفی کی طرف گئے ہیں اور اشاعرہ صفات کی ذات واجب تعالی سے غیریت اور عینیت کی نفی کی طرف گئے ہیں۔



و أما فی نفسها: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ صفات واجب تعالی فی نفسم کن ہیں، لیکن امکان صفات کے قول پراعتراض یہ وارد ہوگا کہ عندالاشاعرہ ہم کن حادث ہے بینی مسبوق بالعدم ہے توامکانِ صفات کی تقدیر پرلازم آئے گاکہ واجب تعالی کی صفات حادث ہوجائیں، حالال کہ صفاتِ باری تعالی قدیم ہیں توشارح نے اپنے قول «و لا استحالة فی قدم الممکن » سے اس اعتراض کا جواب دیا ہے۔ فرماتے ہیں کہ وہ کن جو ذات قدیم کے ساتھ قائم ہواس کے لیے واجب ہواور اس منفصل نہ ہو، اس کے قدیم ہونے میں کوئی استحالہ نہیں ہے۔استحالہ اس ممکن کے قدم میں ہے جو ذات حدیم ہواور اس سے منفک بھی ہوتا ہو۔

خلاصۂ جواب میہ کمکن کاقدم اس وقت محال ہوتا ہے جب وہ ذاتِ واجب سے بالاختیار صادر ہواور صفات میں ایسانہیں ہے ، بلکہ صفات کا صدور ذات واجب تعالی سے بالا بیجاب ہے ، یعنی صفات کا ذات تعالی کی طرف استناد ایسے ہے جسے لازم کا ملزوم کی طرف استناد بالا بیجاب ہے اور ہر وہ جو واجب تعالی سے بالا بیجاب صادر ہو وہ قدیم ہے ، اس تقدیر پر ہر قدیم معبود نہیں ہوگا، لہذا اب تعددِ قدما سے تعددِ اللہ یعنی تعددِ وجبالازم نہیں آئے گا، لہذا یہ ثابت ہوگیا کہ تعددِ قدما کا قول توحید کے منافی نہیں ہے ، تعددِ قدما کا قول توحید کے منافی اس وقت ہوگا جب کہ قدما واجباتِ غیر ممکنہ ہوں۔

لکن ینبغی أن یقال: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ منفر داً صفات باری تعالی پر قدما کا اطلاق نہ کیا جائے لیخی سے نہ کہا جائے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات قدیم ہیں، بلکہ اس طرح کہنا زیادہ مناسب ہے کہ اللہ تعالیٰ مع اپنی صفات کے قدیم ہے تاکہ اس کی طرف سرے سے وہم ہی نہ جائے کہ صفات میں سے ہر صفت بذاتہ قائم ہے اور الوہیت کی صفات سے موصوف ہے۔

ولصعوبة هذا المقام: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ صفات باری تعالیٰ کے بارے میں اس طرح کی بحث کرنا ایک جوھم بھراکام ہے کہ صفات میں ذات ہیں یازا کم علی الذات ہیں اور زیادتی کی تقدیر پر کیا یم کن ہیں یاوا جب ہیں کہوں کہ ہر تقدیر پر خطرات الاحق ہیں، جوھم سے بچنے کے لیے ہی فلاسفہ اور معزلہ نے ذات باری تعالیٰ سے صفات کی نفی کر دی ہے۔ فلاسفہ کہ شوت صفات کی تقدیر پر اگر صفات زائد علی الذات ہوں تواگر صفات کا شوت واجب سے ہوگا تو لازم آئے گا کہ واحد حقیقی ایک شی ہواور ای کے ساتھ اس کا مفعل بھی ہواور ای کے ساتھ اس کا مفعل بھی ہواور ای کے ساتھ اس کا مفعل ہی ہواور ایر حفات کا صدور ذات واجب کے غیر سے ہو تو یہ اس کے معزلہ کہتے ہیں کہ صفات اگر زائد علی الذات ہوں تواگر وہ قدیم ہوں تو تعدد قدم الازم آئے گا اور متقد میں اشاعرہ نے عینیت اور غیریت دونوں کی نفی کر دی ہے، کیوں کہ قدیم ہون قو جو جب ساتھ قائم ہوں، ان کے تعدد کے بطلان کو تسلیم نہیں کر تے ہیں اور متاخرین میں سے متاخرین اشاعرہ نے ہیں اور متاخرین میں سے متاخرین اشاعرہ نے ہیں اور متاخرین میں سے متاخرین اش میں موت ہوں گوشنہ عافیت قرار دیتے ہیں۔ متاخرین اشاعرہ جو ذات بیں، جب کہ بعض لوگ اس سلط میں سکوت کوئی گوشنہ عافیت قرار دیتے ہیں۔ معض لوگ عینیت کی طرف ہائل ہوئے ہیں، جب کہ بعض لوگ اس سلط میں سکوت کوئی گوشنہ عافیت قرار دیتے ہیں۔ میں میں سلط میں سکوت کوئی گوشنہ عافیت قرار دیتے ہیں۔

المفهوم من الآخر فهو غيره, وإلا فهو عينه, ولا يتصور بينهما و اسطة. قلنا: قد فسر و الغيرية بكون الموجو دين بحيث يقدر ويتصور وجو دأحدهما مع عدم الآخر أى يمكن الانفكاك بينهما و العينية باتحاد المفهوم بلاتفاوت أصلاً فلا يكونان نقيضين بل يتصور بينهما و اسطة بأن يكون الشيء بحيث لا يكون مفهو مهمفهوم الآخر ، و لا يوجد بدونه كالجزء مع الكل و الصفة مع الذات و بعض الصفات مع البعض فإن ذات الله تعالى و صفاته أزلية ، و العدم على الأزلى محال ، و الو احدمن العشر قيستحيل بقاؤه بدونها و بقائها بدونه إذهو منها ، فعدمها عدمه و جودها و جوده المشايخ . الصفات المحدثة ، فإن قيام الذات ، كذاذكره المشايخ .

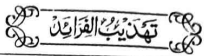
تو جسمہ: - تواگر کہا جائے کہ یہ (نفی عینیت وغیریت) بظاہر ارتقاع نقیضین ہے، اور در حقیقت اجتماع نقیضین ہے اس لیے کہ دو تی میں سے ایک کامفہوم اگر دوسری شی کامفہوم نہ ہو تووہ شی دوسری شی کاغیرہے، ور نہ عین ہے اور ان دو نول کے مابین واسطہ متصور نہیں ہے، ہم کہیں گے کہ مشار نخ نے غیریت کی تفییر دوا ہے موجود سے کی ہے کہ ان میں ایک کا وجود دو سرے کے عدم کے ساتھ متصور ہو، یعنی دو نول کے در میان انفکاک ممکن ہوا ور عینیت بغیر کسی تفاوت کے اتحادِ مفہوم کا نام ہے، لہذا دو نول نقیض نہیں ہول گی، بلکہ ان دو نول کے در میان واسطہ متصور ہے، بایں طور کہ کوئی شی اس حیثیت سے ہو کہ اس کامفہوم دوسری شیض نہیں اور ادار دور دور در می شی کے بغیر نہ پائی جاتی ہو، جیلے کہ جزئے، گل کے ساتھ اور صفات ذات کے ساتھ اور واحد من ہیں بعض صفات کے ساتھ اس لیے کہ ذات باری تعالی اور اس کی صفات از لی ہیں اور از لی پر عدم محال ہے اور واحد من العشر ہے ، واحد کی بقاعشرہ کے بغیر اور عشرہ کی بقاواحد کے بغیر محال ہے، اس لیے کہ واحد عشرہ میں سے ہے توعشرہ کاعدم واحد کا عدم ہے اور عشرہ کا وجود واحد کی بغیر اور عشرہ کی ابقاواحد کے بغیر محال ہے، اس لیے کہ واحد عشرہ میں سے ہے توعشرہ کاعدم واحد کا عدم ہواحد کا بیا ہوں گی، ایس مقار نے ذکر کیا ہے۔

فان قیل: هذا فی الظاهر: -اس عبارت سے مصنف کے قول «و هی لاهو و لا غیره» پرایک نقض اور دارد
کیا گیا ہے۔ اعتراض ہے کہ عینیت اور غیریت کی نفی بظاہرار تفاعِ نقیفین ہے اور حقیقت میں اجتماعِ نقیفین ہے ،اس لیے
کہ عینیت کی نفی اثباتِ غیریت ہے اور غیریت کی نفی اثباتِ عینیت ہے اور مناطقہ کا پیمشہور کلام ہے کہ ارتفاعِ نقیفین
اجتماعِ نقیفین ہے، مثلاً انسان کی نقیض لا انسان ہے اور لا انسان کی نفی ہوگی تواس پر انسان صادق ہوگا اور جب اس سے لا انسان کی نفی ہوگی تواس پر انسان صادق ہوگا، توایک ہی شی پر انسان اور لا
انسان دونوں کا صدق ہوگیا، بہی اجتماعِ نقیفین ہے، معلوم ہوا کہ ارتفاعِ نقیفین در حقیقت اجتماعِ نقیفین ہے۔

لأن المفھوم من الشي: - اس عبارت سے ميہ ثابت كيا جارہاً ہے كہ عينيت اور غيريّت دونوں أيك دوسرے كي نقيض ٢١٠ \_\_

فرماتے ہیں کہ دوشی اگرایی ہوں کہ ان میں ایک کامفہوم وہی ہوجو دوسری شی کامفہوم ہے توکہا جائے گاکہ پہلی شی دوسری شی کاعین ہے اور اگر دونوں کامفہوم ایک نہیں ہے توکہا جائے گاکہ پہلی شی دوسری شی کاغیرہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ دوشی کے مفہوم کے ایک ہونے کا نام عین ہے اور ایک نہ ہونے کا نام غیرہے معلوم ہواکہ عینیت





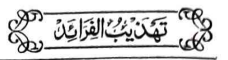
اور غیریت کے در میان کسی اور شک کا واسطہ نہیں ہے اور عدم واسطہ بین الشیئین کا نام ہی نقیضین ہے۔ قلنا: قد فسرواالغیریة: -اس عبارت سے شارح نے اس اعتراض کا جواب پیش کیا ہے ، جواب سمجھنے سے پہلے آپ میر ذہن میں رکھ لیں کہ اعتراض کا دارومد ارعینیت اورغیر بت کے در میان عدم واسطہ پر ہے ، جب کہ جواب کا دارومد ار

دونوں کے مابین واسطہ پرہے۔

شارح فرماتے ہیں کیہ «و ِهی لاهو و لاغیره» میں نہ توار تفاع نقیضین ہے اور نہ اجتماعِ نقیضین ہے، اس لیے کہ عینیت اور غیریت میں سے کوئی بھی ایک دوسرے کی نقیض نہیں ہے۔ وجہ رہے کہ مشائخ نے غیریت کی تعریف اس طرح کی ہے کہ دو موجوداس طرح ہول کہ ان میں ایک کا وجود دوسرے کے بغیر ممکن ہو تو دونوں ایک دوسرے کے لیے غیر کہلائیں گے، یعنی دوشی کے در میان امکان اِنفکاک کانام غیریت ہے اور عینیت بغیر کسی تفاوت کے دوشی کے مابین اتحادِ مفہوم کانام ہے۔اس تقذیر پر دونوں میں سے کوئی بھی کسی کی نقبض نہیں ہوگا،اس لیے کہ دونوں کے مابین یہاں واسطہ متصور ہے، کیوں کہ ایسا ہو سکتا ہے کہ دوشی ایسی ہوں کہ ان میں انفکاک ممکن نہ ہو، لینی ایک شی کا وجود دوسری شی کے وجود کے بغیر نہ ہواور دونوں کے در میان اتحادِ مفہوم بھی نہ ہو، لہٰذاالیں دوچیزیں عدم انفکاک کی بنا پر ایک دوسرے کی غیر نہیں ہوں گی اور عدم انتحاد مفہوم کی بنا پر ایک دوسرے کی عین بھی نہیں ہوں گی، لہذاعینیت اور غیریت کے مابین ایک ایسا واسطہ پایا گیاجس پر دونوں میں سے کوئی صادق نہیں ہے، معلوم ہواکہ عینیت اور غیریت ایک دوسرے کی نقیض نہیں ہیں،اس کی کئی مثالیں ہیں۔مثلاً جزکی نوعیت اس کے گل کے ساتھ اِسی طرح کی ہے، یہی حال ذاتِ باری تعالیٰ اور اس کی صفات کا بھی ہے اور بعض صفاتِ باری تعالیٰ کی بعض صفات کے ساتھ بھی یمی نوعیت ہے، ذات اور صفاتِ واجب تعالی میں عینیت بھی نہیں ہے اور غیریت بھی نہیں ہے۔عینیت اس لیے نہیں ہے کہ دونوں میں سے ہرایک کامفہوم ایک دوسرے سے مختلف ہے اور غیریت اس لیے نہیں ہے کہ ذاتِ واجب تعالیٰ کی صفات ذاتی ہیں اور ازلی ہیں، لہذادونوں میں کسی کا دوسرے سے انفکا کمکن نہیں ہے،اس لیے کہ انفکاک عدم کومتلزم ہے اور ازلی پر طریانِ عدم محال ہے، لہذاصفات ذاتِ باری تعالیٰ کی غیر بھی نہیں ہیں، یہی حال بعض صفات کا بعض صفات کے ساتھ ہے، جیسے کہ علم اور قدرت ہیں کہ دونوں میں اتحادِ مفہوم نہیں ہے اور ایک کا تحقق دوسرے کے وجود کے بغیر ممکن نہیں ہے، کیول کہ ہرایک کے ازلی ہونے کی وجہ سے اب پر طریان عدم محال ہے، البذادونوں میں عینیت بھی نہیں ہے اور غیریت بھی نہیں ہے۔

ای طرح جزاور کُل بھی ہیں، مثلاً «أحد من عشرة » میں احد عشره کاایک جزہے، اور عشره کُل ہے، دونول کے مفہوم کا ایک نہ ہونابالکل ظاہر ہے اور دونوں میں سے ایک کا تحقق دوسرے کے بغیر ممکن نہیں ہے، عشرہ واحد کے بغیراس لیے نہیں پایا جائے گاکہ عشرہ کاجوواحدہے وہ عشرہ کاایک جزہے اور عشرہ گل ہے اور گل اپنے جزکے بغیر نہیں پایا جاسکتا ورنہ گل ، گل ہی نہیں رہ جائے گا۔ ظاہرے کہ عشرہ کا جوواحدے ، اگر عشرہ سے الگ ہوجائے تو پھر عشرہ عشرہ نہ ہوکر تسعہ ہوجائے گا ، ای طرح احد بھی عشرہ کے بغیر نہیں پایاجائے گا،اس لیے کہ «احد مِن العشرہ» میں احد،عشرہ کا جزہے اور جزاس حیثیت سے کہ گل کا جزہے، گل کے بغیر نہیں پایاجائے گا، لہذا دونوں میں ہے کی کابھی انفکاک آیک دوسرے سے ممکن نہیں ہے۔ دونوں میں سے آیک کی بقا دوسرے کی بقاہے اور ایک ، کاعدم دوسرے کاعدم ہے ، توبہاں پر دونوں میں اتحادِ مفہوم نہ پائے جانے کی بنا پر عینیت بھی نہیں پائی کٹی اور عدم انفکاک کی بنا پر غیریت بھی نہیں یائی گئی، لہذا جز، گل کاعین بھی نہیں ہے ، اور غیر بھی نہیں ہے۔





واضح ہو کہ طلق جزگل کے بغیر پایاجا تاہے، جیسے کہ ایک روپیہ دس روپئے کے بغیر پایاجا تاہے، لیکن ایک روپیہ جود س روپئے میں داخل ہے اور اس کا جزہے، وہ دس روپئے کے بغیر نہیں پایاجائے گا اور دس روپیہ بھی اس اپنے ایک روپئے کے بغیر نہیں پایاجائے گا، لہذا دونوں کے مفہوم میں عینیت بھی نہیں ہے اور غیریت بھی نہیں ہے۔

بخلاف الصفات المحدثة: -اوپرجوبتاياگياكه صفات ذات كى غير نہيں ہيں، يہ ذات واجب تعالى اور صفات واجب تعالى اور صفات واجب تعالى ميں ہے، كيوں كه حوادث ميں ذات عالى ميں ہے، كيوں كه حوادث ميں ذات كائم ہوتى ہيں، ان كے ليے يہ حكم نہيں ہے، كيوں كه حوادث ميں ذات كاصفات معينہ كاذات سے انفكاك ممكن ہے، مثلاً ذاتِ زيد پائى جاتى ہواراس كى صفت قيام اس كے ساتھ نہيں بائى جاتى ہے توبہاں پرموصوف كاصفت سے انفكاك پالياگيا، لہذاصفاتِ محدث اپنے موصوف كى غير ہول كى۔

صفات کو معینہ کی قیدسے اس لیے مقید کیا گیا ہے کہ ذات معین کا مطکن صفت سے خلومحال ہے، کوئی نہ کوئی صفت اس میں ضرور پائی جائے گی۔ ایسانہیں ہے جیسے کہ معلول مطلق علت معین ضرور پائی جائے گی۔ ایسانہیں ہے جیسے کہ معلول مطلق علت معینہ کے بغیر پایا جاتا ہے، جیسے کہ معین حصت معین ستون کے بغیر پائی جاسکتی ہے، معینہ کے بغیر پائی جاتی ہے۔ کین مطلق ستون کے بغیر پائی جاتی ہے۔ کین مطلق ستون کے بغیر نہیں پائی جاتی ہے۔ مشائخ نے عینیت اور غیریت میں اسی طریقے سے واسطہ ثابت کیا ہے۔

**ተተ** 

المحل، إذ لا يتصور وجود العالم مع عدم الصانع لاستحالة عدمه, ولا وجود العرض كالسواد مثلاً بدون المحل، إذ لا يتصور وجود العالم مع عدم الصانع لاستحالة عدمه, ولا وجود العرض كالسواد مثلاً بدون المحل، وهو ظاهر مع القطع بالمغايرة اتفاقاً, وإن اكتفو ابجانب و احد لزمت المغايرة بين الجزء والكل، وكذا بين الذات والصفة, للقطع بجواز وجود الجزء بدون الكل والذات بدون الصفة. وما ذكر من استحالة بقاء الو احد بدون العشرة ظاهر الفساد.

توجسمہ: -اور غیریت کی اس تعریف میں نظر ہے ، کیوں کہ اگر اشاعرہ انفکاک سے جانبین سے انفکاک کا شیحے ہونا مرادلیں، تو تعریف عالم مع الصانع اور عرض مع المحل سے ٹوٹ جائے گی، اس لیے کہ صانع کے بغیر وجودِ عالم کا تصور نہیں ہو سکتاصانع کے عدم کے محال ہونے کی وجہ سے اور عرض کا وجود جیسے سواد ہے ، بغیر کل کے نہیں ہے اور یہ ظاہر ہے بالا تفاق ان میں مغایر قطعی ہونے کے ساتھ ، اور اگر ایک جانب سے انفکاک پر وہ اکتفاکریں تو مغائرت جزاور گل کے در میان بوں ہی ذات اور صفات کے در میان لازم آئے گی، جزکے گل کے بغیر اور ذات کے صفت کے بغیر پائے جانے کے امکان کے قطعی ہونے کی وجہ سے اور جو واحد کی بقاکا استحالہ بغیر عشرہ کے ذکر کیا گیا ہے ، وہ ظاہر الفساد ہے۔

تشريــــــح

و فید نظر: - غیریت کی امکانِ انفکاک سے جو تعریف کی گئی ہے اس پڑ معزلہ کی جانب سے ایک اعتراض وارد کیا جارہا ہے۔
اعتراض یہ ہے کہ انفکاک سے کیا مراد ہے، آیا دونوں جانب سے انفکاک مراد ہے یا صرف ایک جانب سے، اگر دونوں جانب سے انفکاک مراد ہے توغیریت کی یہ تعریف صانع اور عالم اسی طرح عرض اور محل پر صادق نہیں آئے گی، اس لیے کہ ان میں دونوں جانب سے انفکاک ممکن نہیں ہے، کیول کہ عالم کے حدوث کی وجہ سے صانع تواس سے منفک ہو سکتا ہے، کیول کہ عالم کے حدوث کی وجہ سے صانع تواس سے منفک ہو سکتا ہے، کیکن عالم

صانع ہے منقک نہیں ہوسکتا، کیوں کہ صانع کے وجوب کی وجہ ہے اس پر طریان عدم محال ہے، لہز اعالم کا انفکاک صانع ہے ممکن نہیں ہے، لہذا اس میں صرف جانب محل ہے انفکاک ہے، اس طرح عرض اور محل میں صرف جانب محل ہے انفکاک ہے، جانب عرض ہے انفکاک نہیں ہوسکتا ہے، لہذا فہ کورہ بالا مثالوں جانب عرض ہے انفکاک نہیں ہوسکتا ہے، لہذا فہ کورہ بالا مثالوں میں صرف ایک جانب سے انفکاک ہے، جب کہ غیریت سے دونوں جانب سے انفکاک مراد لیا گیا ہے، توغیریت کی یہ تعریف عالم مع الصانع اورع ض مع الحل پر صادق نہیں آئے گی، جب کہ اس میں مغایرت یقینی ہے۔

اور صرف ایک جانب سے انفکاک مراد ہو تواس تقدیر پر بیدلازم آئے گاکہ جزاور کُل ،ای طرح ذات اور صفات آپس میں مغایر ہوجائیں ،کیوں کہ جز بغیر کُل کے اور ذات بغیر صفت کے پائی جاتی ہے ،لہذا آپ کا بیہ قول غلط ثابت ہوگا کہ جزگل کاغیر نہیں ہے اور صفات ذات کی غیر نہیں ہیں۔

خلاصۂ اعتراض ہے کہ اگر دونوں جانب سے انفکاک مراد ہے تونغس الامر میں جو مغایر ہیں ان کا مغایر نہ ہونالازم آئے گا۔ جیسے صانع اور عالم ،عرض اور کل۔ اور اگر صرف ایک جانب سے انفکاک مراد ہے توعند الا شاعرہ جو مغایر نہیں ہیں ، ان کا مغایر ہونالازم آئے گا، جیسے جزاور کُل ، ذات اور صفات۔

و ما ذکر من استحالة بقاء الو احد: - اس عبارت ہے معتزلہ کہتے ہیں کہ جز کا وجود بغیر کُل کے پایا جاتا ہے ، اور متدل نے اپنے استدلال میں جوبیہ کہاہے کہ «و احد من العشر ہ» میں واحد کی بقاعشرہ کے بغیر محال ہے ، بیہ ظاہر الفساد ہے ، جبیاکہ ہم آگے چل کراس کے فساد کی وجہ بیان کریں گے ۔

### **ተተ**

\* ولا يقال: المراد إمكان تصور وجود كل منهما مع عدم الآخر ولو بالفرض وإن كان محالاً, والعالم قديتصور موجوداً ثم يطلب بالبرهان ثبوت الصانع بخلاف الجزء مع الكل, فإنه كما يمتنع وجود العشرة بدون العشرة بدون الواحد يمتنع وجود الواحد من العشرة بدون العشرة, إذ لو وجد لما كان واحداً من العشرة. والحاصل أن وصف الإضافة معتبر وامتناع الانفكاك حينئذ ظاهر.

توجہ: -اور نہ کہاجائے کہ مراد دونوں میں ہرایک کے وجود کے تصور کا امکان ہے، دوسرے کے عدم کے ساتھ اور اگرچہ بالفرض ہو، گوکہ یہ فرض محال ہواور عالم موجود ہوکر متصور ہوتا ہے، پھر بُرہان سے صانع کا وجود طلب کیاجاتا ہے، برخلاف جزمع الکل کے کیول کہ عشرہ کا وجود بغیر واحد کے محال ہے، اور عشرہ کے واحد کا وجود بغیر عشرہ کا وجود بغیر واحد کے محال ہے، اور عشرہ کے واحد کا وجود بغیر عشرہ کا واحد نہیں ہوگا، حاصل ہے کہ اضافت کا وصف معتبر ہے اور انفکاک کا محال ہونااس صورت میں ظاہر ہے۔ جائے گا تودہ عشرہ کا اور افکاک کا محال ہونااس صورت میں ظاہر ہے۔

ولایقال: المدواد: -اس عبارت نے غیریت کی جو تعریف امکانِ انفکاک ہے گائی ہے ،اس کی توجیہ کی جارہی ہے ، تاکہ ابھی جواعتراضات وارد کیے گئے ہیں ان کا اندفاع ہو سکے ،لیکن شارح کویہ توجیہ پسند نہیں ہے ، اس لیے اے لا یقال سے بیان کرتے ہیں ، توجیہ سے کہ ہمارے نزدیک امکان سے مراد جانبین سے انفکاک ہے ،لیکن انفکاک کا متباور معلیٰ مراد نہیں ہے ، بلکہ انفکاک سے مراد سے کہ غیرین میں سے ہرایک کے وجود کا تصور دو مرے کے عدم کے ساتھ مکن

ہو،اگرچہ دوسرے کاعدم بالفرض ہواور بیفرض بھی فرض محال، لیعنی فرضِ بھی کے طور پر کیوں نہ ہو،اس تقدیر پرعالم اور صانع کے مابین عرض اور محل کے مابین مغایرت پائی جائے گی، جیسا کنفس الا مربیس ان میں مغایرت ہے۔

عدمِ عالم کے ساتھ صانع کے وجود کا تصور ممکن ہونا بالکل ظاہر ہے، لیکن عالم کے تصور کا امکان صانع کے عدم کے ساتھ اس لیے ہے کہ ہمیں عالم کے وجود کا تصور ہوجاتا ہے ، پھر وجودِ صانع پر دلیل طلب کی جاتی ہے ، اور دلیل کا طلب کرنا صحیح ہوتا ہے ، معلوم ہوا کہ صانع کے عدم کے ساتھ عالم کے وجود کا تصور مکن ہے ، کیوں کہ اگر تیصور مکن نہیں ہوتا بلکہ تصور وجودِ عالم کے ساتھ صانع کا بھی تصور ضروری ہوتا ، تو وجودِ صانع پر دلیل طلب نہیں کی جاتی ، بلکہ دلیل کا طلب کرنا لغو ہی نہیں محال ہوتا ، للبذا دونوں میں مغایرت ثابت ہوگی ، نہ کہ عدم مغایرت جیساکہ مغرض کہ رہا ہے۔

بخلاف الجزء مع الكل: -اس عبارت كا مطلب بيہ كه مذكورہ توجيد پر عالم اور صانع ميں مغايرت پائى جائے گى، كيول كه ان ميں جانبين سے انفكاك نہيں ہے، اس ليے كه دونوں ميں سے كسى كے وجود كا تصور دو سرے كے عدم كے ساتھ مكن نہيں ہے، مثلاً و احد من العشر ة ميں عثرہ كا وجود واحد كے بغير محال ہے، بشرطيكہ واحد عشرہ كا واحد ہو مطلق واحد نہ ہو، خلاصہ بيہ وجود واحد كے بغير محال ہے، بشرطيكہ واحد عشرہ كا واحد ہو مطلق واحد نہ ہو، خلاصہ بيہ كہ كہ يہ اس بزكى عشرہ كی طرف اضافت معتبر ہے، يعنی واحد و احد من العشر ة ہو، اس طرح ذات ميں بھى بيہ حيثيت ملحوظ ہے كہ وہ صفت كے ليے مقام ہو، اس تقدير پر جزاور كل ميں، اس طرح ذات اور صفت ميں مغايرت نہيں ثابت ہوگى اور جب مغايرت نہيں ثابت ہوگى اور جب مغايرت نہيں ثابت ہوگى اور جب مغايرت نہيں ثابت ہوگى تو جب مغايرت نہيں ثابت ہوگى تو جب مغايرت نہيں ہيں۔

### $^{2}$

\* لأنا نقول: قد صرحوا بعدم المغايرة بين الصفات بناء على أنها لا يتصور عدمها لكونها أزلية مع القطع بأنه يتصور وجود البعض كالعلم مثلاً مثم يطلب إثبات البعض الآخر فعلم أنهم لم يريدو اهذا المعنى مع أنه لا يستقيم في العرض مع المحل. ولو اعتبر وصف الإضافة لزم عدم المغايرة بين كل متضايفين كالأب والابن و كالأخوين و كالعلة و المعلول بل بين الغيرين لأن الغيرية من الأسماء الإضافية ، و لا قائل بذلك .

توجده: -اس لیے کہ ہم کہتے ہیں کہ مشائ نے صفات کے در میان عدم مغایرت کی تصریح کی ہے۔اس پر بناکرتے ہوئے کہ صفات کی ازلیت کی وجہ سے ان کے عدم کا تصور نہیں کیا جاسکتا، اس بات کے بقینی ہونے کے ساتھ کہ بعض کے وجود کا تصور کیا جاتا ہے، جیسے کیا ہے، پھر بعض دیگر صفات کا اثبات طلب کیا جاتا ہے، لہذا اس سے معلوم ہوگیا کہ مشائخ غیریت کا یہ معلی مراد نہیں لیتے ہیں، اس کے ساتھ ہیں بھی ہے کہ میں عملی عرض مع الحل پڑ جین ہیں ہوگا اور اگر وصف اصافت کا اعتبار کر لیا جائے توہر دو متضایف کے در میان عدم مغایرت لازم آئے گی، جیسے کہ آب اور ابن اور اخوین ہیں اور جیسے علت اور معلول ہیں، بلکہ دوغیروں میں میں بھی عدم مغایرت لازم آئے گی، کیوں کہ غیریت بھی اضافت والے اسامیں سے ہے، اور اس کا کوئی قائل نہیں ہے۔

لأنانقول: -اس عبارت سے شارح مذكورہ توجيه كى ترديدكرتے ہيں فرماتے ہيں كہ اگر غيريت كامعنى ہرايك كے تصور كا امكان ہو،دوسرے كے عدم كے ساتھ تولازم آئے گاكہ صفاتِ واجب تعالى ميں بعض بعض سے مغاير ہوجائيں اس ليے كہ ہميں



بعض صفات کا تصور بعض کے عدم کے ساتھ ہوتا ہے، مثلاً ہم واجب تعالیٰ کے لیے صفت علم کے وجود کا تصور کرتے ہیں، پھر اس کی دوسری صفات مثلاً صفت کلام وغیرہ کا اثبات دلیل سے معلوم کرتے ہیں، تولازم آئے گاکہ صفات میں مغایرت ہوجائے، جب کہ مشائخ نے صفات کے در میان عدم مغایرت کی تصریح کی ہے اور عدم مغایرت کی تصریح اسی لیے کی ہے کہ صفات کی ازلیت یقینی ہے ان پر طریان عدم کا تصور نہیں کیا جاسکتا معلوم ہواکہ مشائخ نے غیریت کا بیہ معنی مراد نہیں لیا ہے۔

مع أنه لا يستقيم في العٰوض: - يهال سے ابطال تُوجيه كى دوسرى وجه بيان كى جار ہى ہے، جس كاحاصل ميہ ہے كہ عرض جزئى كے وجود كا تصور محل جزئى كے بغير محال ہے تولازم آئے گاكہ ان دونوں ميں بھى مغايرت نہ ہوجب كہ ان كى مغايرت پراجماع قائم ہے۔

و کسو اعتب و صف الإضافة: - یہاں سے ابطالِ توجیہ کی تیسری وجہ ذکر کی جار ہی ہے، جس کاحاصل ہیہے کہ اگر وصف اضافت معتبر ہوجیساکہ توجیہ میں ذکر کیا گیاہے تولازم آئے گا کہ متضایفین کے در میان عدم مغایرت ہوجائے۔

متضایفین ایسے دوامر ہیں جن میں ایک کا بمضا دوسرے کے سیمھنے پر موقوف ہو، جیسے اب اور ابن ، یا جیسے آخوین ، متضائفین کے در میان عدم مغایرت اس لیے لازم آئے گی کہ ایک امر متضائف کا تصور دوسرے امر متضائف کے تصور کے بغیر محال ہوتا ہے ، کیوں کہ دونوں میں سے ہرایک کا مفہوم دوسرے کے مفہوم میں ماخو ذہے ، آب «من له الأبن » کانام ہے ابن «من له الأب » کانام ہے ۔ اس قیاس پر أخوین بھی ہے ، تواس تقدیر پر لازم آئے گا کہ ان کے مابین مغایرت نہ ہوجب کہ اب اور إبن کا تغایر اور آخوین میں ایک سے دوسرے کا تغایر طبحی ہے ، اس طرح علت اور معلول میں بھی عدم مغایرت لازم آئے گا کہ دوغیروں میں بھی عدم مغایرت ثابت من له المعلول کا نام اور معلول من له العلمة کانام ہے ، بلکہ وصف اضافت اگریوں ، ی ہر جگم معتبر ہوتار ہے تولازم آئے گا کہ دوغیروں میں بھی عدم مغایرت ثابت ہوجائے ، کیوں کہ لفظ غیر بھی اضافی اسامیں سے ہے ، کسی بھی شی پر لفظ غیر کا اطلاق بغیر دوسری شی کا لحاظ کیے نہیں ہوتا، حالاں کہ علت و معلول اور غیرین کے در میان بھی مغایرت یقینی ہے ۔

صاحبِ مواقف فرماتے ہیں کہ «لاھو و لاغیرہ» جمہور کے نزدیک منتجد ہے کیکن حق یہ ہے کہ اشاعرہ کی مراد اس سے بیہے کہ صفائے فہوم کے اعتبار سے عین نہیں ہیں اور ھویة کے اعتبار سے غیرنہیں ہیں جیسا کہ حمل میں ہوتا ہے۔ نہنہ نہ نہ نہ کہ نہ نہیں ہیں اور ھوٹی کہ ہے۔

المحمولات بالنسبة إلى موضوعاتها, فإنه يشترط الاتحاد بينهما بحسب الوجو د ليصح الحمل, والتغاير المحمولات بالنسبة إلى موضوعاتها, فإنه يشترط الاتحاد بينهما بحسب الوجو د ليصح الحمل, والتغاير بحسب المفهوم ليفيد, كما في قولنا: الإنسان كاتب, بخلاف قولنا: الإنسان حجر, فإنه لا يصح. وقولنا: الإنسان إنسان فإنه لا يصح. وقولنا: الإنسان أنها يفيد. قلنا: لأنهذا إنما يصحفي مثل العالم والقادر بالنسبة إلى الذات, لا في مثل العلم والقدر قمع أن الكلام فيه, ولا في الأجزاء الغير المحمولة كالواحد من العشرة واليدمن زيد.

تر جسمہ:-تواگر کہا جائے کہ کیوں جائز نہیں ہے کہ اشاعرہ کی مرادیہ ہو کہ فہوم کے اعتبار سے صفات ذاتِ باری تعالیٰ کی عین نہیں ہیں، اور وجود کے اعتبار سے غیر نہیں ہیں، جیسا کہ تمام محمولات کا ان کے موضوعات کی طرف نسبت کرتے ہوئے یہی حکم ہے کہ ان میں وجود کے اعتبار سے اتحاد شرط ہے، تاکہ حمل صحیح ہوجائے اور مفہوم کے اعتبار سے تغایر کی شرط ہے، تاکہ حمل صحیح ہوجائے جیسے کہ ہمارے قول «الإنسان کا تب » میں ہے بر خلاف ہمارے قول «الإنسان حجر » کے ، کیوں کہ بیہ صحیح ہی نہیں ہے، اور ہمارے قول «الإنسان انسان » کے کہ بیہ مفید نہیں ہے، ہم کہیں گے کہ بیہ توجیہ صحیح ہوگی، عالم اور قادر جیسی مثالوں میں ذات کی طرف نسبت کرتے ہوئے علم اور قدرت جیسی مثالوں میں فرات کی طرف نسبت کرتے ہوئے علم اور قدرت جیسی مثالوں میں صحیح نہیں ہوگی جب کہ کلام ای میں ہے اور اجزا ہے غیر محمولہ میں بھی صحیح نہیں ہوگی جیسے کہ عشرہ کا واحد اور زید کا بد ہے۔

تشريــــــح

فان قیل: لم لایجوز: - یہاں سے اشاعرہ کے قول «لاھو و لاغیر ہ» کی وہ توجیہ جوصاحبِ مواقف نے کی ہے، شارح پیش کرتے ہیں، پھراس کی بھی تردید کرتے ہیں۔

صاحبِ مواقف فرماتے ہیں کہ اشاعرہ کے اس قول کا مطلب ہیہ کہ صفات اور ذات میں مفہوم کے اعتبارے عینیت نہیں ہے اور وجود کے اعتبارے غیریت نہیں ہے، یعنی عینیت کی نفی کی اور اعتبارے ہے اور وجود کے اعتبارے غیریت نہیں ہے، یعنی عینیت کی نفی کی اور اعتبارے ہے اور وجود کے دونوں متخابر نہیں ہیں، جیسا کہ حملیات میں ہے کہ موضوع اور محمول کے لیے ضروری ہے کہ وہ مفہوم کے اعتبارے ایک دوسرے سے مختلف ہوں، تاکہ حمل مفید ہوسکے، کیوں کہ اگر دونوں مفہوم کے اعتبارے ایک دوسرے سے مختلف ہوں، تاکہ حمل مفید ہوسکے، کیوں کہ اگر دونوں مفہوم کے اعتبارے ایک موری ہو جود اور مصداق کے دونوں ایک ہوں، ورنہ سرے سے حمل ہی تصحیح نہیں ہوگا، جیسے «الإنسان سے جور » ہے کہ اس میں دونوں کے مفہوم میں تغایر تو ہے لیکن مصداق کے اعتبارے اتحاد نہیں ہے، اس لیے یہ فاسمہ ہے۔ یہی توجیہ ہم اشاعرہ کے اس قول میں بھی کریں گے، صفات میں ذات نہیں ہیں، یعنی دونوں کا مفہوم ایک نہیں ہے اور غیر ذات نہیں ہیں، یعنی دونوں وجود اور مصداق کے اعتبارے متحد ہیں، متغایر نہیں ہیں۔

قلنا: لأن هذا: - اس عبارت سے شارح اس توجیہ کی تردید کرتے ہیں ، فرماتے ہیں کہ مفہوم کے اعتبار سے مغایرت اور وجود کے اعتبار سے مغایرت اور وجود کے اعتبار سے اتحاد ، یہ ایک ایک توجیہ ہے جوعالم اور قادر جیسی مثالوں میں توضیح ہوجائے گی ، کیوں کہ یہ ذات پرمحمول ہوتے ہیں۔ بولاجاتا ہے «الله عالم ، الله قادر »لیکن علم وقدرت جیسی مثالوں پرمنطبق نہیں ہوگی ، کیوں کہ علم وقدرت کا حمل ذات پرضیح نہیں ہے۔

بعض اسا فات وصفات دونوں متبادر ہوتے ہیں، جیسے احمرے سرخ چیز سمجھ میں آتی ہے، انھیں اسم صفت کہتے ہیں، جب کیعض سے صرف وصف سمجھ میں آتا ہے، جیسے «حمرة» سے صرف سرخی سمجھ میں آتی ہے، انھیں وصف محض کہتے ہیں، جب کیعض کا حمل ذات پر متنع ہے، اس لیے کہ وصف محض اور ذات کے وجود میں اتحاد محال ہے، اور دونوں کے وجود میں اتحاد محال ہے، اور دونوں کے وجود میں اتحاد محال ہے، اور دونوں کے وجود میں اتحاد کے بغیر حمل محال ہے، ہاں ذات پر اسم صفت کا حمل جائز اور سمجے ہے، جیسے «شد جرة طویلة».

عامل بیہ کہ یہ توجید جمیع جزئیات منطبق نہیں ہوگی، صرف ان منطبق ہوگی جوصفت سے مشتق ہوتے ہیں، جیسے عالم، قادر ، حی اور سمیع وبصیر وغیرہ ہیں، لیکن جوصفات محصنہ ہیں ان پر اس کا انطباق نہیں ہوگا، جیسے علم ہے، قدرت ہے، حیات ہے، کلام ہے، کیوں کہ بیہ وصف محض ہیں اور وصف محض کا تمل ذات پر سیح نہیں ہوتا ہے۔ جب کہ یہاں پر بحث صفات محسنہ ہی کے تعلق ہے ہے، کینی جوذاتِ باری تعالی کی صفات علم وقدرت وغیرہ ہیں وہ ذات باری تعالی کی عین ہیں یاغیر۔ ہم سیبق یاد دلادیں کہ وصف محِض کا بھی حمل ذات پڑل بالاشتقاق کے طریقے پر یابطور مبالغہ سیحے ہوتا ہے، جیسے زید عدل، زید ذو مال وغیرہ، لہٰذاشار ح کی بیر تردیداور تضعیف محلِ نظر ہے، نیز حکما کی تصریحات بھی اس پر دال ہیں کہ علم و قدرت کا حمل ذاتِ واجب تعالی پر صحیح ہے، حکما کہتے ہیں کہ واجب ہی علم ہے، وہی عالم ہے، وہی معلوم ہے۔

و لا فی الاً جزاء الغیر المحمولة: - شارح فرماتے ہیں کہ یہ توجیہ اجزاے غیر محمولہ پر بھی منطبق نہیں ہوگی، جیسے کہ و احد من العشر ۃ اورید من زید ہیں۔عشر ۃٌ و احدۃؓ بولنااور زیدٌ یدٌ بولناصحے نہیں ہے، اس لیے کہ واحد اور عشرہ مفہوم کے اعتبار سے مختلف توہیں، لیکن وجود کے اعتبار سے متحد نہیں ہیں۔

کل نئی کے اجزادوطرح کے ہیں بعض وہ ہیں جن کاتمل کُل شی پرضیح ہوتا ہے، انھیں اجزاے محمولہ کہتے ہیں، جیسے جنس اور فصل ہیں، زید حیو ان اور زید ناطق بولناضیح ہے، اور بعض وہ اجزا ہیں جن کاتمل کُل شی پرضیح نہیں ہوتا ہے، انھیں اجزاے غیر محمولہ کہتے ہیں، جیسے عشر ۃ اور تسعۃ وغیرہ کے وحدات ہیں، یازید کے الگ الگ اعضاو جوارح، ید، رجل وغیرہ ہیں۔

## $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$

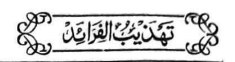
\* وذكر فى التبصرة أن كون الواحد من العشرة واليد من زيد غيره ممالم يقل به أحد من المتكلمين سوى جعفر بن حارث, وقد خالف فى ذلك جميع المعتزلة, وعد ذلك من جهالاته, وهذا لأن العشرة اسم لجميع الأفر ادمتناول لكل فردمع أغياره, فلو كان الواحد غيرها لصار غير نفسه, لأنه من العشرة, وأن تكون العشرة بدونه, وكذا لوكان يدزيد غيره لكان اليد غير نفسها, هذا كلامه, ولا يخفى ما فيه.

توجهد: اور تبصره میں ذکر کیا گیا ہے کہ "واحد من العشرة" میں واحد کاعثرہ کاغیر ہونااور ید من "زید" میں "ید" کازید کاغیر ہونا متنظمین میں اس کاکوئی قائل نہیں ہے سوائے جعفر بن حارث کے اور جمیع معتزلہ نے اسلط میں "ید" کازید کاغیر ہونا متنظمین میں اس کاکوئی قائل نہیں ہے سوائے جعفرہ الیے افراد کے مجموعہ کانام ہے جوہر فرد کو میں اس کی مخالفت کی ہے اور اسے اس کی جہالتوں میں سے شار کیا ہے، کیوں کہ عشرہ الیے افراد کے مجموعہ کانام ہے جوہر فرد کو معترہ سے اس کے اغیار کے شامل ہے تواگر واحد عشرہ کاغیر ہو تولازم آئے گا کہ وہ خود کاغیر ہو تولازم آئے گا کہ وہ عشرہ واحد کے بغیر ہوجائے، یوں ہی زید کا بداگر زید کاغیر ہو تولازم آئے گا کہ "ید" "نفس ید" کا غیر ہوجائے، یہ تبصرہ کا کلام ہے اور مختی نہیں ہے وہ جواس میں ہے۔

وذكر فى التبصرة: -شخ ابوالمعين نے بھی اپئ كتاب تبحرہ ميں مشائخ كے كلام"و هى لاهو و لاغيره "كى ايك توجيه كى ہے۔ شارح وہ توجيه پيش كرتے ہيں، پھراس كى تضعيف بھى كرتے ہيں، شخ ابوالمعين نے استدلال كيا ہے كہ اجزاے غيرمحموله "كل شئ "كاغير نہيں ہوتے ہيں، لہذا" و احد من !لعشرة "ميں واحداور" يد من زيد "ميں يد بالترتيب عشرہ اور زيد كاغير نہيں ہوں گے۔

جعفر بن حارث معتزلی کوچھوڑ کرمتنگلمین میں کوئی بھی ان کی غیریت کا قائل نہیں ہے،سب لوگ اس امر پر متفق ہیں کہ واحد من العشرة میں و احد اور ید من زید میں یدعشرہ اور واحد کاغیر نہیں ہے جعفر بن حارث معتزلی کی سارے معتزلہ نے





مخالفت کی ہے اور قولِ غیریت کواس کی جہالت قرار دیاہے۔

عدم غیریت کی وجہ یہ ہے کہ عشرہ ایک دس اکا یکوں کے مجموعہ کانام ہے جوابی ہر ایس اکائی پرصادق آتا ہے جوعشرہ کی دیگر اکا یکوں پر مشمل ہو مثلاً عشرہ و احد مع التسعة عشرہ ہے یا ثلث مع السبعة عشرہ ہے، لہٰذااگر واحد عشرہ کاغیر ہوجائے تولازم آئے گاکہ واحد خود نفسِ واحد کاغیر ہوجائے کیوں کہ واحد عشرہ بل واخل السبعة عشرہ کی غیر ہوجائے تولازم آئے گاکہ واحد خود نفسِ واحد کاغیر ہوجائے کیوں کہ واحد عشرہ واخل ہے توجب بیہ عشرہ کا غیر ہوگاتو خود واحد کا بھی غیر ہوجائے گا اور غیریت کی صورت میں لازم آئے گاکہ خود عشرہ واحد کے بغیر پالیا جائے اور بیہ ظاہر البطلان ہے، ای طرح "ید زید "میں اگر "ید "زید کاغیر ہوجائے تولازم آئے گاکہ "ید "خود خود فنسِ ید کاغیر ہوجائے کیوں کہ زید "اور اس کے دیگر اعضائے مجموعے کانام ہے، لہٰذا اب آگر "ید "زید کاغیر ہوتولازم آئے گاکہ "ید "خود اپندا معلوم ہوا کہ اجزائے غیر محمولہ کل شبئ کاغیر نہیں ہوتے ہیں، اپندا معلوم ہوا کہ اجزائے غیر محمولہ کل شبئ کاغیر نہیں ہوں گے۔ علم، قدرت، حیات وغیرہ بھی اجزائے غیر محمولہ میں سے ہیں، لہٰذا ہے بھی ذاتِ باری تعالی کاغیر نہیں ہوں گے۔

المحمد وهي المحمد الأزلية العلم وهي صفة أزلية تنكشف المعلو مات عند تعلقها بها. والقدرة وهي صفة أزلية تؤثر في المقدور ات عند تعلقها بها. و الحياة وهي صفة أزلية توجب صحة العلم. والقوة وهي بمعنى القدرة. و السمع وهي صفة تتعلق بالمبصرات ، فتدرك إدراكاً تاماً لاعلى سبيل التخيل و التوهم و لا على سبيل التخيل و التوهم و لا على طريق تأثر حاسته و وصول هواء ، و لا يلزم من قدمه ما قدم المسمو عات و المبصرات كما لا يلزم من قدمه ما قدم العلم و القدرة قدم المعلومات و المقدورات ، لأنها صفات قديمة تحدث لها تعلقات بالحوادث.

ترجسمہ: -اوربیدین اس کی ازلی صفات علم ہے اور کم وہ ازلی صفت ہے جس سے معلومات منکشف ہوتے ہیں صفت علم کے معلومات سے تعلق کے وقت اور قدرت اوربید وہ ازلی صفت ہے جو مقد ورات میں مؤثر ہوتی ہے صفت کے مقد ورات سے معلومات سے تعلق کے وقت اور قدرت کے معنی میں ہے اور سمع بیدوہ صفت ہے جو مسموعات سے تعلق ہوتی ہے اور بھر بیدوہ صفت ہے جو مبصرات سے تعلق رکھتی ہے ان دو نول سے ادراک تام ہوتا ہے تخیل اور وہم کے طریقے پر نہیں اور نہیں مارٹ ہونے اور ہوا کے چہنچنے کے طریقے پر اور ان دو نول کے قدم سے مسموعات اور مصرات کاقدیم ہونالازم نہیں آتا اس لیے کہ بیسب صفات قدیمہ ہیں گاجیسے کئم وقدرت کے قدیم ہونے سے معلومات اور مقدورات کاقدیم ہونالازم نہیں آتا اس لیے کہ بیسب صفات قدیمہ ہیں ان کے تعلقات محدثات کے ساتھ بیدا ہوتے ہیں۔





بعداب اس کی صفات ازلیہ کو منفر دابتا یا جار ہاہے کہ وہ کون کون سی صفتیں ہیں۔

ماتریدیہ کے نزدیک صفاتِ باری تعالیٰ آٹھ ہیں۔ علم (۱)، قدرت (۲)، سمع (۳)، بھر (۳)، ارادہ (۵)، تکوین (۲)، حیاۃ (۵) کلام (۸) اور عندالا شاعرہ صفات کی تعداد سات ہے بیہ لوگ تکوین کو مشقلاً صفت نہیں مانتے ہیں بیہ لوگ بیہ کہ جب ذات باری تعالیٰ کی صفات کا موتی ہے اور کئی صفات ذات باری تعالیٰ کی صفت، ارادہ مختلف اشیااور افعال سے تعلق ہوتی ہے تو متعدّد داضا فی صفات کی تکوین ہوتی ہے اور کئی صفات وجود میں آتی ہیں مثلاً واجب تعالیٰ کی صفت ارادہ کا تعلق خلق سے ہوتا ہے توصفت تخلیق اور رزق سے ہوتا ہے توصفت

ترزیق کی تکوین ہوتی ہے۔ لہذا تکوین الگ سے واجب تعالی کی کوئی ستقل صفت نہیں ہے یہ ایک اضافی صفت ہے۔

العلم و هی صفة أزلية: - يهال سے واجب تعالى كى صفت علم كى تعريف كى جار ہى ہے شارح فرماتے ہيں كہ علم ذات بارى تعالى كى وہ ازلى صفت ہے كہ جب وہ معلومات سے تعلق ہو تو معلومات منكشف ہوجائيں لعنی جس صفت كے ذريعے منكشف ہونے والى اشيابوقت تعلق صفت منكشف ہوجائيں وہى علم ہے، للمذاتحصيل حاصل كااعتراض واردنہيں ہوگا۔

عندتعلقهابها: -اس عبارت سے علم باری تعالی پر وارد ہونے والے ایک اشکال کے دفع کی جانب اشارہ کیا گیا ہے اشکال سے کہ ذات باری تعالی کو ازل میں "و جو د زید فی الدار "کاعلم تھایا اسے ازل میں " زید سید خل فی الدار "کاعلم تھا گراسے ازل میں " زید سید خل فی الدار "کاعلم تھا گراسے ازل میں " و جو د زید فی الدار "کاعلم تھا توبیع نہیں ہے بلکہ جہل مرکب ہے کیوں کہ جب زیدازل میں تھا ہی نہیں توجود زید فی الدار کاعلم واقعہ کے مطابق کسے ہوگا، لہذا ہے جہل مرکب ہے اور اگر ذات باری تعالی کو ازل میں " زید سید خل فی الدار "کاعلم تھا توجب زید گھر میں داخل ہوگا اور گھر میں دخول کے بعد جب اس کا گھرسے خروج ہوگا تواس کے علم از لی میں زید کے دخول آن فی الدار اور دخول کان فی الدار سے تغیر اور تجد دلازم آئے گا تواس کاعلم ازلی نہ ہوکر حادث ہوجائے گا۔

جواب یہ ہے کہ معلومات سے ذات باری تعالی کے ام کے تعلقات دوطرح کے ہیں ایک وقعلق ہے جوقد یم ہے اور ہراس کو شامل ہے جس سے کہ علم کا تعلق ممکن ہو خواہ متعلقات ازلی ہوں یا حادث ممکن ہوں یا محال اور ایک وہ تعلق ہے جو غیرازلی ہے اور صرف مجد دات کے ساتھ خاص ہے اور متجد دات کے حدوث کے وقت پیدا ہوتا ہے لہذا ذات باری تعالی کاعلم ازل میں "زید سید خل فی الدار" سے تعلق ہے لیکن جب زید گھر میں داخل ہوا تووہ علم ازلی جو "سید خل " سے تعلق تھا اب داخل سے متعلق ہوگیا اس تقدیر پریہاں تین طرح کے تعلقات سے متعلق ہوگیا پھر جب زید گھر سے باہر نکلا تووہ کی علم اب کان داخلا سے تعلق ہوگیا اس تقدیر پریہاں تین طرح کے تعلقات بیا کے گئے ایک وہ جو سید خل سے تعلق ہے ایک وہ جو داخل سے تعلق ہے ایک وہ جو کان داخلا سے تعلق ہے اب ان میں جو تعلق اول ہے وہ ازلی ہے اور آخری دونوں تعلقات حادث ہیں اب اس سے یہ وہ ہم نہیں ہونا چا ہے کہ ذات باری تعالی کی صفت علم میں تغیر ہورہا ہے اور تعلق میں تغیر صفت علم میں تغیر ہورہا ہے اور تعلق میں تغیر صفت علم میں تغیر ہورہا ہے اور تعلق میں تغیر صفت علم میں تغیر ہورہا ہے اور تعلق میں تغیر ہورہا ہے اور تعلق میں تغیر صفت علم میں تغیر کو مستلز م نہیں ہے۔

پھر ذاتِ باری تعالی کی صفت علم کی حقیقت اور نوعیت کیا ہے اس میں بھی عقلا کے مابین کثیر اختلافات پائے جاتے ہیں جس میں اشاعرہ کاموقف یہی ہے کہ ذاتِ باری تعالی کی صفت علم قدیم اور ازلی ہے اور بیعلومات مے علق ہوتی ہے۔ بیں جس میں اشاعرہ کاموقف یہی ہے کہ ذاتِ باری تعالی کی صفت علم قدرت وہ صفت ازلی ہے جو مقدورات سے تعلق والقدرة و هی صفة أزلية: - بیر صفت قدرت کی تعریف ہے قدرت وہ صفت ازلی ہے جو مقدورات سے تعلق کے وقت مقدورات کے وجود میں مؤثر ہوتی ہے۔

بظاہر بیتعریف امام اشعری کے مذہب پر مبنی ہے جو تکوین کوصفت قدرت میں داخل مانتے ہیں اور قدرت ہی کوصفت

مؤٹرہ قرار دیتے ہیں بر خلاف مصنف اور مشاک ماتریدیہ کے جواس کے قائل ہیں کہ قدرت صفت مصححہ ہے اور ارادہ اور تکوین

بالترتیب صفت مرجحہ اور صفتِ مؤٹرہ ہیں۔ پھراس میں بھی مشاک کے در میان اختلاف ہے کہ قدرت کا مقد درات ہے جو تعلق

ہے وہ حادث ہے یاقد یم ہے جو کوگ صفتِ تکوین کے استقلال کے قائل ہیں مثلاً مشاک ماتریدیہ ان کا موقف بیہ ہے کہ قدرت کا مقد درات کا صدور کسی زمانے کے ساتھ خاص نہیں ہے اور جو لوگ سفت تکوین کی نفی کرتے ہیں مثلاً اشعریہ ان میں بعض اس کے قائل ہیں کہ تعلق قدرت قدیم ہے اس لیے کہ ذاتِ باری تعالیٰ کی صفت تکوین کی نفی کرتے ہیں مثلاً اشعریہ ان میں بعض اس کے قائل ہیں کہ تعلق قدرت قدیم ہے اس لیے کہ ذاتِ باری تعالیٰ کی قدرت کا تعلق ازل میں مقد درات کے ان کے او قات مخصوصہ میں ایجاد سے ہے توجب وقت مقررہ آجا تا ہے تو مقد درعد م سے وجود میں آجا تا ہے جب کہ بھی اس کے قائل ہیں کہ مقد درات سے قدرت کا تعلق حادث ہے کیوں کہ تیعلق مقد درات کے وجود میں آجا تا ہے جب کہ بھی موقف ہے۔

والقوة وهی بمعنی القدرة: - قوت الگ ہے کوئی اللہ تعالی کی صفت نہیں بلکہ یہ قدرت ہی کے معنیٰ میں ہے، دونوں میں تزادف پر تنبیہ کرنے کے لیے مصنف نے اسے ذکر کیا ہے اور ذاتِ باری تعالی پر "القوی" کے اطلاق کی صحت کی طرف بھی اس کے ذکر سے اشارہ کیا گیا ہے۔

و السمعوهی صفة: - تمع بھی اللہ تعالی کی صفت از لی ہے اس کا تعلق مسموعات ہے۔ و البصو و هی صفة: - بصر بھی اللہ تعالیٰ کی ایک صفت از لی ہے مبصرات سے اس کا تعلق ہے۔

یددونوں صفات بھی علم وقدرت کی طرح سے ازلی قدیم ہیں شارح نے علم وقدرت پراعتماد کرتے ہوئے ان کوازلیۃ سے متصف نہیں کیا ہے لہٰذابیو ہم نہیں ہونا چاہیے کہ بیدازلی نہیں ہے۔

لاعلى سبيل النخيل والتوهم: -اس عبارت كامطلب يه ب كه سمع اور بقر سه مسموعات اور مبصرات كاجو ادراك به وه ادراك به وه ادراك به معرود" ادراكا ادراك به وه ادراك به معرود برب خيل اور توجم كے طريق پرنہيں ب- اس عبارت سے شارح كامقصود" ادراكا تاما"كى تاكيد به تاكه فلاسفه پررد قائم ہوسكے جواس كے قائل ہيں كه علم بالمسمو عات اور علم بالمبصر ات ايسا ادراك به جو خيل اور توجم كے مشاب ب-

مخیل: - قوت خیال میں محفوظ صورت کے ادراک کانام تخیل ہے۔ تو ہم ورمحی میں میں ایران نیال الدون نے مجے سے میں کر رہادتہ ہم

**توہم:**-محسوسات میں پائے جانے والے معانی جزئیہ غیر محسوسہ کے ادراک کانام ہوہم ہے۔ و لا علی طویق تأثو حاستہ و و صول ہو اء:-اس عبارت سے بھی فلاسفہ کی جانب سے پیداکر دہ ایک شہرے کا ازالہ کیا گیا ہے شہر بیہے کہ حاسمۂ اور بھرسے ادراک اسی وقت ہو تاہے جب حاسے مسموعات اور مبصرات سے متاثر ہوتے

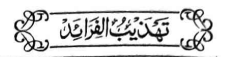
ہیں مزید سے کہ ساع کے لیے کان کے سوراخ میں ہوا کا پہنچنا بھی ضروری ہے جب کہ اللہ تعالیٰ ان سے منزہ ہے۔ فکیف المار والا در الا

العلم والادراك.

'جواب میہ ہے کہ حواس کامتاثر ہونااور کان کے سوراخ میں ہوا کا پہنچنا یہ حیوانات کے ساتھ خاص ہے اور ذاتِ باری تعالی کو حیوانات پر قیاس کرناحماقت ہے۔

اور ایک جواب علی سبیل الانکار مجی دیاجاتا ہے جس کی تقریریہ ہے کہ ہم حیوانات کے لیے بھی یہ شرطیں





ضروری قرار نہیں دیتے بلکہ ہم یہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ علم وادراک اللہ تعالیٰ کے خلق سے ہے۔ لہٰذ اللہ چاہے توان ظاہری اساب ووسائل کے بغیر بھی علم وادراک کاخلق کر سکتا ہے۔

و لا یلزم من قدمهما: - اس عبارت سے بھی ایک اعتراض کو دور کیا گیا ہے اعتراض میہ ہے کہ مسموعات اور مصرات کے حدوث کے باوجود ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے ازل میں صفت سمع اور بھر کا اثبات سفسطہ ہے حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

جواب یہ ہے کہ صفت کے قدیم ہونے سے مسموعات اور مبصرات کاقدیم ہونالازم نہیں آئے گا اور نہ ہی ان کے حدوث سے صفت کا حدوث الزم آئے گا جیسے کہ علم وقدرت کے قدیم ہونے سے معلومات و مقدورات کاقدیم ہونالازم نہیں آتا ہے اور معلومات و مقدورات کاقدیم ہونالازم نہیں آتا ہے اور معلومات و مقدورات کے حدوث سے علم وقدرت کا حدوث لازم نہیں آتا ہے بلکہ صفات کا جوتعلق ہے مسموعات اور مبصرات سے اس تعلق کا حدوث لازم آتا ہے اس لیے کہ ذاتِ باری تعالی کی جمیع صفات قدیم اور ازلی ہیں محدثات و ممکنات سے ان کے تعلقات ہوتے ہیں۔

#### $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$

\* والإرادة والمشيئة وهما عبارتان عن صفة في الحي توجب تخصيص أحد المقدورين في أحد الأوقات بالوقوع مع استواء نسبة القدرة إلى الكل, وكون تعلق العلم تابعاً للوقوع. وفيما ذكر تنبيه على الرد على من زعم أن المشيئة قديمة و الإرادة حادثة قائمة بذات الله تعالى، وعلى من زعم أن معنى إرادة الله تعالى فعله أنه ليس بمكره و لا ساه و لا مغلوب ، ومعنى إرادته فعل غيره أنه أمر به ، كيف وقد أمر كل مكلف بالإيمان وسائر الواجبات و لوشاء لوقع .

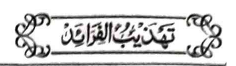
تو جده: -ارادہ اور مشیت دونوں کی میں پائی جانے والی ایسی صفت کا نام ہیں جو مقدورین میں سے ایک کی سخصیصاد قات میں سے ایک وقت میں وقوع کے ساتھ واجب کر دے قدرت کی ہر مقدور کے ساتھ نسبت کے برابر ہونے کے باوجود اور تعود اور تعلق علم کے وقوع کے تابع ہونے کے باوجود اور جوذکر کیا گیا ہے اس میں ان لوگوں پر تنبیہ ہے گان کیا ہے کہ مشیت قدیم ہے اور ارادہ حادث ہے اور اللہ تعالی کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور ان لوگوں پر تنبیہ ہے جھوں نے یہ خصوں نے یہ گمان کیا ہے کہ مشیت قدیم ہے اور ارادہ حادث ہے اور اللہ تعالی کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور ان لوگوں پر تنبیہ ہے جھوں نے یہ گمان کیا ہے کہ اللہ کے ارادہ کا معنی سے ہراور کھولنے والا نہیں ہے اور نہ ہی وہ مغلوب ہے ،اور ایخ غیر کے فعل کے ارادہ کا معنی ہے کہ وہ اس فعل کا حکم دینے والا ہے اور بید [کون الار ادۃ بمعنی الا مر] کسے ہوگا حالان کہ ہر مکلف کو ایمان اور تمام واجبات کا حکم دیا گیا ہے وہ اگر چاہتا توضرور یہ واقع ہوتا۔

تشريب المساح

والارادة والمشيئة: -سبسے پہلی بحث يهال پريه ب كه اراده اور مشيت ميں ترادف بي يادونوں كے مفہوم ومعنی ميں فرق ہے؟

صاحب نبراس نے بیر تحریر کیا ہے عندالجمہور دونوں میں لغت کی روسے بھی ترادف ہے اور اصطلاح کی روسے بھی زادف ہے۔





شارح نے جو وضاحت کی ہے اس ہے بھی یہی ظاہر ہو تاہے کہ دونوں میں ترادف ہے تاہم شارح نے جو وضاحت کی ہے اس سے جہاں ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے صفتِ ارادہ کا اثبات ہوتا ہے وہیں پریہ بھی واضح ہو جاتا ہے کہ ارادہ اور مفت قدرت میں فرق ہے۔

بعض حاشیہ نگاروں نے اس میں کچھ تفصیل بھی کی ہے وہ ملاعلی قاری کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ ہمارے نزدیک وہ صفت ِ ارادہ اور مشیت جو اللہ کی صفات ہیں ان میں ترادف ہے اور اس کے اوپر دلیل اللہ تعالی کا یہ قول ہے: "وَ يَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ فَ" (ابرائيم:٢٤) اور الله جوچاہے كرے - (كنزالايمان)

اور به آیت بھی اس پردلیل ہے:

بِ شک الله حکم فرما تاہے جو چاہے (کنزالا بمان)

" إِنَّ اللَّهُ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُن " (مائده:١) کیلن وہ صفت ارادہ اور مشیت جو بندے کی صفات ہیں ان میں فرق ہے اور اس پر دلیل میہ ہے کہ اگر کسی نے اپنی عورت سے کہا" ار دت طلاقك" توطلاق نہيں واقع ہوگی اور اگريہ کہا" شئت طلاقك" توطلاق پر جائے گی اس كی وجديه بك كداراده ردجمعنى طلب ميشتق باور مشيت ايجادشى كانام بال تقدير بر"شئت طلاقك""او جدت طلاقك" كے معنیٰ میں ہو گالینی میری طرف سے طلاق كاو قوع ہو گیا ہے جب كہ ار دت كی صورت میں معنیٰ ہیے ہو گا كہ ميرامطلوب بجھے طلاق ديناہے تعنی طلاق ديانہيں ہے مطلوب ہے۔" كذا في حاشية النبراس".

دوسری بحث اس کے حدوث وقدم میں ہے اہل سنت کا موقف ہیہ ہے کہ جیسے ذاتِ تعالیٰ کی دیگر صفات قدیم اور ازلی ہیں دیسے ہی صفت ارادہ اور مشیت بھی ازلی اور قدیم ہیں جب کہ کر ّامیہ کا موقف بیہ ہے کہ ارادہ صفت حادث ہے اور مشیت صفت قدیم ہے۔

وهما عبارتان عن صفة في الحي:-العبارت سے شارح نے اراده اور مشیت كى وضاحت كى ہے اور ايے انداز میں وضاحت کی ہے جس سے قدرت اور ارادہ میں مغایرت بھی ثابت ہوجاتی ہے۔

ظاہر عبارت سے بیر متبادر ہوتا ہے کہ بیر مطلق ارادہ اور مشیت کی تعریف ہے خواہ اس کا تعلق بندے سے ہویا معبود سے کیکن اگر تعریف میں لفظ صفت کو" از لیہ" سے مقید کر دیا جائے تو پھر یہ تعریف ذاتِ باری تعالیٰ کی صفت ارادہ اور مشیت کے ساتھ خاص ہوجائے گی۔اور میجی ہوسکتا ہے کہ بیرصفت ِالہیہ ہی کی تعریف ہوچوں کہ ماقبل میں "از لیة" کی قید علم وقدرت میں گزر چکی ہے اس لیے شارح نے اس پراعماد کرتے ہوئے یہاں" از لیة" کوذکر نہیں کیاہے

اراده اور مشیت کامفہوم مجھنے سے پہلے بیز بن نشین کرلیں کہ قدرت جی میں بائی جانے والی ایک ایسی صفت ہے جس کی نسبت فعل اور ترک فعل کے ساتھ برابرہے اس طرح اس کی نسبت او قات میں ہروقت کے ساتھ برابرہے جی سے مراو ذاتِ تعالی ہویامکنات مثلاً اللہ تعالی کوجیے بارش برسانے پرقدرت ہے ہوں ہی بارش نہرسانے پر بھی قدرت ہے دونوں کے ساتھ قدرت کا تعلق برابر ہے اور جیسے اللہ تعالی کواس پر قدرت ہے کہ بارش اکتوبر کی پندرہ تاریج کوبرسائے یوں ہی اس کواس پر بھی قدرت ہے کہ اکتوبر کی پندرہ تاریج کوبارش نہ برسائے دونول کے ساتھ قدرت کی نسبت برابرہے اسی قیاس پرزید کو پڑھنے اور نہ پڑھنے دونوں پر کیسا*ں طریقے سے قدرت ہے دونول میں کوئی تفاوت نہیں ہے*،اب سوال یہ کہ جب اس کی قدرت فعل اور ترکِ

فعل کے ساتھ برابر ہے ای طرح وقت کے ساتھ بھی اس کی قدرت برابر ہے تواب اگر اللہ تعالی نے اکتوبر کے مہینے کی پندرہ تاریخ کوبارش برسایا تو آخراس کا مرخ کیا ہے کیوں کہ اس کی قدرت وقت مقررہ میں پانی کوبر سانے اور نہ برسانے دونوں کے ساتھ برابر ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ ضرور اس میں ایسی صفت ہے جس کا تعلق فعل کو معینہ وقت کے ساتھ بروئے کار لانے سے ہے۔ اس صفت مرجحہ کی تعبیر صفت ارادہ و مشیت سے کی جاتی ہے اسی طرح زید کو دن میں پڑھنے اور نہ پڑھنے دونوں پر قدرت کیساں طریقے سے ہے تواگر زیدنے دن میں پڑھائی کیا تو آخراس کا مرخ کیا ہے ؟ کیوں کہ اس کی قدرت تودونوں کی جانب برابر ہے۔ لہذا زید میں ضرور ایسی صفت ہے جس نے پڑھائی کودن میں ترجیح دیا ہے۔

یمی شارح کی اس تعریف کا مطلب ہے کہ ارادہ اور مشیت حی میں پائی جانے والی ایسی صفت ہیں جو دونوں مقدوروں میں سے ایک کی تخصیص او قات میں ہے کسی ایک وقت کے ساتھ واجب کر دیں باوجود اس کے کہ قدرت کی نسبت فعل اور ترک فعل اور او قات میں ہروقت کے ساتھ برابر ہے۔

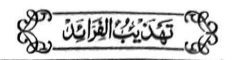
کون تعلق العلم تابعاللو قوع: -اس عبارت سے شار ح نے فلاسفہ پر ردقائم کیا ہے جواس کے قائل ہیں کہ ارادہ الہید سے مراداس کی صفت علم ہے شارح فرماتے ہیں کہ یہ نہیں ہوسکتا اس لیے کہ علم مرج کی صلاحیت نہیں رکھتا کیوں کہ علم ممکنات اور ممتنعات سب کوشامل ہے یوں ہی علم وقوع کے تابع ہے جب وقوع فعل ہوگا توجب علم وقوع فعل کے بعد ہوگا توجب موگا توجب علم وقوع فعل کے بعد ہوگا تھر دہ مرج کیسے ہوگا۔

وفیما ذکر تنبیه علی الرد علی من زعم: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ مصنف نے صفات ازلیہ میں ارادہ اور مشیت کے ادخال اورایک ساتھ ذکر سے جودونوں کے ترادف کی طرف اشارہ کیا ہے یادونوں کی تعریف جو "صفة تو جب التخصیص "سے کی ہے اس سے کر"میہ وغیرہ کی تردید مقصود ہے جواس کے قائل ہیں کہ مشیت قدیم ہے اور ارادہ حادث ہے اور ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہے۔

کرامیہ کاموقف بیہ کہ مشیت کا تعلق مطلق ایجاد شی ہے اور ادادہ کا تعلق مخصوص وقت میں شک کی ایجاد سے ہے۔
و علیٰ من زعم أن معنی ار ادہ اللہ تعالی: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ مصنف نے دونوں کو ایک ساتھ
ذکر کر کے ان کی بھی تردید کی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ اگر اللہ تعالی کی صفت ارادہ کا تعلق خود اس کے اپنے فعل سے ہو تو اس کا
مطلب سے ہے کہ وہ اپنے فعل میں مکرہ یعنی مجبور نہیں ہے اس طرح وہ اپنے فعل میں ساہی یعنی بھو لنے اور غافل رہنے والا
نہیں ہے اس طرح وہ مغلوب بھی نہیں ہے یعنی کوئی اس پر غالب آجائے جو اسے فعل سے روک دے ایسانہیں ہے اور اگر
اللہ تعالی کی صفت ارادہ کا تعلق بندوں کے فعل سے ہو تو اس کا مطلب سے ہو تو اس کا کا تھی دینے والا ہے۔ یعنی
اس تقدیر پر اللہ تعالی کی صفت ارادہ امر کے معنیٰ میں ہوگی۔

کیف و قدامو: - اس عبارت کامطلب بیہ ہے کہ آخرارادہ امر کے معلیٰ میں کیے ہوسکتا ہے جب کہ سارے مکلفین کو ایمان اور ایمان اور جمیع واجبات کا حکم دیا گیا ہے جب کہ اکثر مکلفین کافراور نافرمان ہیں حالال کہ اگر اللہ تعالیٰ ان سے صدور ایمان اور واجبات چاہتا اور ارادہ کرتا توان سے بیہ ضرور واقع ہوجاتا کیول کہ واقع نہ ہونے کی صورت میں عجز لازم آئے گا۔ لہذا معلوم ہوا کہ امراور ہے ارادہ اور مشیت اور ہیں۔





# والفعل والتخليق عبارتان عن صفة أزلية تسمى بالتكوين، وسيجىء تحقيقه، وعدل عن لفظ الخلق لشيوع استعماله في المخلوق. والترزيق هو تكوين مخصوص صرح به إشارة إلى أن مثل التخليق والتصوير والترزيق والإحياء والإماتة وغير ذلك مما اسند إلى الله تعالى، كل منها راجع إلى صفة حقيقية أزلية قائمة بالذات هي التكوين، لا كماز عم الأشعرى من أنها إضافات وصفات للأفعال.

تو جسمہ: - نعل اور تخلیق صفت ازلیہ سے عبارت ہیں، تکوین سے موسوم ہیں اور عنقریب اس کی تحقیق آئے گی اور لفظ خلق سے تخلیق کی طرف عدول کیا گیا ہے خلق کے مخلوق کے معلیٰ میں استعمال کے مشہور ہونے کی وجہ سے اور ترزیق بیدا یک مخصوص صفت ہے اس کی تصریح اس بات کی طرف اشارہ کرنے کے لیے گی گئے ہے کہ تخلیق، تصویر، ترزیق، احیا، اما تت اور ان کے علاوہ وہ جن کی نسبت اللہ تعمالی کی طرف ہے ان میں ہرایک صفت حقیق ہے از لی ہے اور ذاتِ باری کے ساتھ قائم ہے یہی تکوین ہے ایسا نہیں ہے جیساکہ اشعری نے گمان کیا ہے کہ بیرصفاتِ اضافیہ اور افعال کی صفتیں ہیں۔

الفعل و التنخليق: - فعل اورخليق بھی ذاتِ باری تعالیٰ کی از لی صفت ہیں ان کا نام تکوین ہے معدوم کوعدم سے وجود کی طرف نکالنا تکوین ہے۔

عدل عن لفظ المحلق: - یہ عبارت ایک سوال کا جواب ہے۔ سوال یہ ہے کہ یہاں بجائے لق کے تخلیق کا لفظ کیوں ذکر کیا گیا ہے شارح اس کی وجہ یہ بتارہے ہیں کہ خلق کا لفظ زیادہ ترمخلوق کے معنی میں تعمل اور مشہور ہے اور مخلوقیت ممکنات میں پائی جاتی ہے بجابے خلق کے کیت کا لفظ استعمال کیا گیاہے تاکہ معنی مصدری متعیّن ہوجائے۔

والتوزیق: - تزنی ایک مخصوص تکوین ہے جس کا تعلق رزق ہے ہے اب سوال بیہ ہے کہ تزنیق فعل اور تخلیق میں داخل ہے اس کی صراحت کیوں کی یا بیہ کہ تخلیق اور تزنیق دونوں فعل میں داخل ہیں تو پھر الگ سے آخیس صراحت سے کیوں بیان کیا گیا ہے۔

شارح نے "إشارةً إلى أن مثل التخليق والتصوير" سے اس كے جواب كى طرف اشارہ كيا ہے ليكن جواب سے ديل ميں پيش كى جانے والى بحش ذبن نشين كرليں۔

صفات باری تعالی کی دومیں ہیں: (۱) صفاتِ ثبوتی، جینظم وقدرت وغیرہ۔(۲) صفاتِ سکبی، جیسے لاجسم، لا محد ودوغیرہ۔ صفتِ سلبیہ پر مجازاً صفات کا اطلاق ہوتا ہے پھر صفات ثبوتی کی تین قسمیں ہیں:

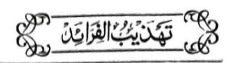
(۱) صفات حقیقیر محصنه: -جن کے مفہوم میں اضافت کا اعتبار نہ ہو۔

(۲) حقیقید فات اضافت: - وہ صفات ہیں جن کے مفہوم میں اضافت معتر نہیں ہوتی کیکٹ محقق میں ان کو اضافت عارض ہوتی ہے اور ان پر اضافت کے ساتھ آثار واحکام مرتب ہوتے ہیں جیسے کم، قدرت وغیرہ۔

(۳) صفاتِ اضافیہ محصنہ: - وہ صفات ہیں جن کے مفہوم میں اضافت کا اعتبار ہوتا ہے جیسے معیت، قبلیت، بعدیت وغیرہ۔

ان تینوں میں مابدالامتیاز یہ ہے کہ اوّل تعقل اور وجود میں بحیثیت صدور آثارغیر پر موقوف نہیں ہوتی اور ثانی تعقل





میں توغیر پرموقوف نہیں ہوتی گر بحیثیت صدورِ آثار غیر پرموقوف ہوتی ہے اور ثالث تعقل اور وجود دونوں میں غیر پرموقوف ہوتی ہے جیسے احیا،اماتت وغیرہ۔

منتظمین کی اصطلاح میں قسم اول اور ٹائی کو صفاتِ ذات کہتے ہیں اور تعریف یہ کی جاتی ہے کہ صفاتِ ذات وہ صفات ہیں جن سے ذات کا خلوممکن نہ ہو جیسے علم وقدرت وغیرہ۔اورشم ثالث کو صفاتِ افعال کہتے ہیں اور تعریف یہ کی جاتی ہے کہ جن سے ذاتِ کا خلوممکن ہو جیسے تخلیق، ترزیق وغیرہ۔

مشاکِ ماترید بیداور اشعربہ کے مابین ایک اختلافی مسئلہ بہ ہے کہ تکوین جس کی تخلیق ترزیق، تصویر وغیرہ کی شکل میں مختلف شاخیں ہیں۔ کیا بین ایک اختلافی مسئلہ بہ ہے کہ تکوین جے ماترید بیداس کے قائل ہیں کہ تکوین صفاتِ مختلف شاخیں ہیں۔ کیا بید صفاتِ اضافیہ میں سے ہے اللہ تعالی کی صفت ارادہ کا تعلق جب مختلف افعال سے ہو تا ہے تو مختلف شکلوں میں صفتِ تکوین کا تحقق ہو تا ہے۔

اباس سوال کا جواب بمحصنا چاہے کہ جب صفت ِ ترزیق فعل اور تخلیق میں داخل ہے تو مصنف نے پھراس کی الگ سے صراحت کیوں کی ہے شارح فرماتے ہیں کہ صراحت اس لیے کی گئی ہے تاکہ اس بات کی طرف اشارہ ہوجائے کہ تخلیق، ترزیق، تصویر، احیا، اما تت اور ان کے امثال مثلاً رفع، خفض، تعیم، تعذیب وغیرہ تکوین سے موسوم ہوتی ہیں اور مید کہ میہ سب تکوین کی مختلف نوعیں ہیں اور ان صفات میں سے ہیں جو ذاتِ تعالی کی طرف منسوب ہوتی ہیں اس کی حقیقی اور از لی صفتیں ہیں اور سب کی سب تکوین ہیں متعلقات کی وجہ سے ان کے اسامیں تعدد پایا جارہا ہے۔ ایسانہیں ہے جیسا کہ امام اشعری نے گمان کیا ہے کہ یہ سب صفاتِ اضافیہ ہیں اور صفات افعال میں داخل ہیں۔

واضح ہوکہ شار ح نے یہاں پر مصنف کی عبارت کی تفسیر اور وضاحت کی ہے اس سے یہ نہیں ہمھنا چاہیے کہ شارح مصنف کے موقف سے تفق ہیں اور تکوین کو صفت حقیقی مانتے ہیں آگے شارح اپنا موقف خود پیش کریں گے جس سے واضح ہوجائے گاکہ شارح کے نزدیک پسندیدہ مذہب امام اشعری ہی کا ہے۔ محمد مراج میں کہ جب کہ میں کہ جب کہ میں میں کا ہے۔

الكلام وهى صفة أزلية عبر عنها بالنظم المسمى بالقرآن المركب من الحروف, وذلك لأن كلمن يأمر وينهى و يخبر يجدفى نفسه معنى ثم يدل عليه بالعبارة أو الكتابة أو الإشارة ، وهى غير العلم ، إذقد يخبر عما لم يعلمه بل يعلم خلافه ، وغير الإرادة لأنه قد يأمر بما لا يريده ، كمن أمر عبده قصداً إلى إظهار عصيانه و عدم امتثاله لأو امره ، و يسمى هذا كلاماً نفسياً على ماأشار إليه الأخطل بقوله : شعر

إن الكلام لفي الفؤاد وإنما جعل اللسان على الفؤاد دليلاً

وقال عمر رضى الله عنه: "إنى زورت فى نفسى مقالة", وكثيراً ما تقول لصاحبك: "إن فى نفسى كلاماً أريداً نأذكر هلك. "

تو جہمہ: -اور کلام بیرازلی صفت ہے اس کی تعبیر اس نظم سے کی جاتی ہے جس کا نام قرآن ہے جو حروف سے مرکب ہے اور وہ اس لیے ہے کہ ہر وہ شخص جو تھم ویتااور منع کرتاہے اور خبر دیتا ہے وہ اپنے نفس میں ایک معنی پاتا ہے پھر اس پروہ عبارت یا کتابت یا اشارے سے رہنمائی کرتا ہے اور بیا علم کاغیر ہے کیوں کہ بھی مخبراس چیز کی خبر دیتا ہے جس کو وہ نہیں جانتا ہے بلکہ وہ اس کے ہر خلاف جانتا ہے اور ارادے کا بھی غیر ہے کیوں بھی انسان ایسی بات کا حکم دیتا ہے جس کا وہ ارادہ نہیں کرتا جیسے کہ وہ خص جس نے اپنے غلام کو حکم دیا اس کی نافرہانی اور اس کے حکم کی عدم بجاآ وری کو ظاہر کرنے کے لیے اور اس کا نام کلام نفسی رکھا جاتا ہے جیسا کہ اس کی طرف اخطل شاعر نے اپنے اس شعر سے اشارہ کیا ہے " بے شک کلام دل میں ہے اور زبان کو دل کا ترجمان بنایا گیا ہے۔ " اور حضرت عمر فاروق مُراث اُلگا اُلگا نے فرمایا "میں نے اپنے دل میں ایک مقالہ تیار کیا ہے۔ " اور اکثر تم اپنے ساتھی سے یہ کہتے ہو "میرے دل میں ایک بات ہے تم سے بتانے کا ارادہ رکھتا ہوں۔ "

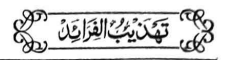
والکلام و هی صفه أزلیة: - صفاتِ باری تعالی میں سے کلام بھی ایک صفت ہے جودیگر صفات کی طرح سے ازلی اور قدیم ہے اس صفت کی تعبیرا سنظم سے کی جاتی ہے جس کا نام قرآن ہے جو کہ حروف ہجائیہ سے مرکب ہے۔ شارح نے صفتِ کلام کی تعبیر لفظ کے بجائے نظم سے کی ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ نظم اور لفظ میں فرق ہے منھ سے کسی چیز کا پھینکنا لفظ کہلاتا ہے اور موتی کا دھاگے میں پرونانظم کہلاتا ہے۔ لہذا شارح نے ادباً اور احتراماً صفتِ کلام کی تعبیر نظم قرآن سے کی ہے جیساکہ اصولیین حضرات ادباً لفظ قرآن کی تعبیر نظم سے کرتے ہیں۔

المسمیٰ بالقر ان المرکب من الحووف: -اس عبارت سے شار آکی مرادیہ ہے کہ وہ کلام جس کا شار صفات میں ہوتا ہے وہ ایک معنی قدیم ہے جو ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہے اسے کلام نفسی کہتے ہیں، لیکن یہ قرآن جو کہ حروف ہجائیہ سے مرکب ہے یہ حادث ہے صفت قدیم نہیں ہے جو ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہوتی ہے بال یہ ضرور ہے کہ یہ ذاتِ باری تعالی کی صفت کلام پر دال ہے خلاصہ یہ ہے کہ ذاتِ باری تعالی کی صفت کلام پر دال ہے خلاصہ یہ ہے کہ ذاتِ باری تعالی کی صفت کلام قدیم ہے از لی ہے۔ اور اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے قرآن سے اس کی تعبیر کی جاتی ہے اول کو کلام فقط بھی ہے ہیں ۔ اور ثانی کو کلام لفظی کہتے ہیں معتزلہ اول یعنی کلام فقط بھی ہے جو حروف ہجائیہ سے مرکب ہے اور فظی حادث ہے جب کہ اشاعرہ یہ کہتے ہیں بات کے قائل ہیں کہ اللہ تعالی کا کلام فقط بھی ہے جو حروف ہجائیہ سے مرکب ہے اور فظی حادث ہے جب کہ اشاعرہ یہ ہے ہیں کہ اللہ تعالی کی صفت کلام کلام فقط بھی ہے جو از لی اور قدیم ہے اشاعرہ اور معتزلہ کے مابین یہی کل مزاع ہے۔

و ذالک افزن کل من یامو: -اس عبارت سے شارح نے کلام نفسی کے شوت اور اس نے تحقق واقعی پر دلیل قائم کی ہے۔ فرماتے ہیں کہ ہر وہ شخص جو کسی چیز کا تھم دیتا ہے اور کسی فعل سے روکتا ہے یا کسی شک کی خبر دیتا ہے وہ تم خبر دینے سے پہلے اپنے نفس میں کوئی نہ کوئی معلی ضرور پا تا ہے جس معلیٰ کی تعبیر وہ کسی عبارت یا کتابت یا اشارے سے کر تا ہے تو وہی معلیٰ جو اس کے دل میں تعبیر سے پہلے پایا جا تا ہے کلام نفسی ہے اور بیدا کی معلیٰ واحد ہو تا ہے جو اپنی جگہ میں بر قرار رہتا ہے اس میں کوئی اختلاف نہیں ہو تا ہاں امور خِتلفہ سے اس کی تعبیر ضرور کی جاتی ہے۔ لہذا جو مختلف نہیں ہو تا وہ کلام نفسی ہے اور جو مختلف ہو تا ہے وہ کلام لفظی ہے۔

و هو غیر العلم إذ قد یخبر: - بغض لوگول نے کلام نفسی کا یہ کہ کر انکار کیا ہے کہ خبر دینے والا جب خبر دیتا ہے یا تھم دینے والا تھم دیتا ہے، روکتا ہے تووہ اپنے دل میں جو پاتا ہے وہ اس کاعلم وارادہ ہو تا ہے کیوں کہ مخبر کوجس کاعلم رہتا ہے اس کی وہ خبر دیتا ہے جس پر کوئی عبارت یا کوئی لفظ ولالت کرتا ہے اسی طرح تھم دینے والا جب تھم دیتا ہے تواس کے دل میں





ایک ارادہ ہو تا ہے جس کی وہ مخاطب سے انجام دہی چاہتا ہے یا ترک چاہتا ہے جس کی تعبیر وہ کسی عبارت یالفظ وغیرہ سے کر تا ہے معلوم ہواکہ کلامِ نفسی الگ سے کوئی چیز نہیں ہے بلکہ وہ دل میں پایاجانے والا متنکم کاعلم وارادہ ہے۔

شارت نے "و ھو غیر العلم إذ قد یجنی " سے اس کا جواب دیا ہے، فرماتے ہیں کہ کلامِ فسی علم وارادہ کانام نہیں ہے اس کا جواب دیا ہے ، فرماتے ہیں کہ کلامِ فسی علم ہوتا ہے جیسا کہ تمام اخبار کا نہ ہیں ہی ہوتا ہے جیسا کہ تمام اخبار کا نہ ہیں ہی ہوتا ہے کہ نجرا ہے علم ہی تا ہے جیسا کہ تمام اخبار کا خبر سے بی ہوتا ہے کہ نجرا ہے علم کے بیس خبر کے برعس اسے علم ہوتا ہے جیسے کہ وہ خض جوا ہے غلام کو کی فعل کے کرنے کا حکم ویتا ہے ادرائی کے محم ویتا ہے ادرائی کا فرمانی اور اس کا حکم کی عدم برجا آوری وثابت کرنا ہوتا ہے تو حکم دیتا ہے ادرائی کا فرمانی اور اس کے حکم کی عدم برجا آوری وثابت کرنا ہوتا ہے تو حکم دیتا ہے تو اس کا افرمان ہونا لوگوں پر اچھی طرح سے ظاہر ہوجا ہے ، مثلاً ایک شخص ہے جو اپنے غلام کو اکثر وبیش تزددو کو برکر تاربتا ہے لوگوں نے اس سے مواخذہ کرنا شروع کر دیا کہ آخرتم سے غیرا خلاقی کام کیوں کرتے ہوجو اب میں وہ کہتا ہو جا کہ کہ یہ غلام اس کے لائق ہو کہا کہ ہیس تم ہے کہ یہ غلام اس کے لائق ہو کہا کہ ہیس تم ہو تا ہے کہ غلام اس کے لائق ہو بیات کر نے کا حکم دیتا ہے لیکن ادادہ یہ دیکھ اسے کہ غلام وہ کام نہ کرے معلوم ہوا کہ ادادہ اور ہو کام اور ہے ۔ کام نہ کرے معلوم ہوا کہ ادادہ اور ہو کام اور ہے ۔

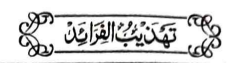
ویسمی هذا کلامانفسیاعلی ماأشار الیه:-اس عبارت سے شارح دل میں بائے جانے والے معنی کے کلام نفسی ہونے پر بلغاے عرب کے کلام سے جت قائم کرتے ہیں۔

سب سے پہلے متفذین بنوامیہ کے دور کے ایک مشہور نصرانی شاعر افطل غیاث بن غوث کا بیہ شعر بطور ثبوت پیش کرتے ہیں:"ان الکلام لفی الفو اد النے "جس کامفہوم بیہے کہ بے شک کلام تودل میں پایاجا تا ہے اور زبان دل کی ترجمان ہے۔شاعر کاقول:"الکلام لفی الفو اد"کلام کم ترجمانی زبان کرتی ہے۔شاعر کاقول:"الکلام لفی الفو اد"کلام کم ترجمانی زبان کرتی ہے۔شاعر کاقول:"الکلام لفی الفو اد"کلام کم وجونفس الامری پر صراحت کے ساتھ دلالت کر رہاہے ب

وقال عمر رضی الله تعالیٰ عنه: - یہال سے کلامِ اللہ عنی کے ثبوت پر حضرت عمر فاروق وَ الله عنالیٰ عنه: - یہال سے کلامِ اللہ عنہ علیہ قول سے حجت قائم کرتے ہیں:

حضور ﷺ کے وصال کر جانے کے بعد مدینے کے انصار تقیفہ بنوساعدہ میں سعد ابن عبادہ انصاری وَ اَلْكُلُمَا کُوکُ عَلَقَا کُی قیادت میں خلافت کے مسلمہ پر باہمی صلاح ومشورہ کے لیے اکٹھا ہوئے۔





و کثیر اُماتقول لصاحبک:-یہال سے کلامِ نفسی کے ثبوت پر ایک اور ججت عام لوگوں کے قول سے پیش کی جا ہی ہے۔

فرماتے ہیں کہ اکثرو بیش تر آدمی اپنے بھروے مند دوست سے بیہ کہتا ہے کہ "میں اپنے دل میں ایک بات رکھتا ہوں حاہتا ہوں کہ وہ شخصیں بتاؤں۔"

عام لوگوں کا بیہ قول بھی کلامِ نفسی کو ثابت کرتا ہے۔اور کلامِ نفسی کے ثبوت پراللہ تعالیٰ کا بیہ قول سب سے قوی ججت ہے: "وَ يَقُوْلُونَ فِيۡ ٱنْفُسِهِمۡ لَوْ لَا يُعَذِّبُنَا اللهُ بِهَا نَقُوٰلُ '' اور اپنے دلوں میں کہتے ہیں ہمیں اللہ عذاب کیوں نہیں

(الجادلة: ٨) كرتا جارك اس كمنے پر- (كنزالا يمان)

#### $\triangle \triangle \triangle \triangle \triangle \triangle$

\* والدليل على ثبوت صفة الكلام إجماع الأمة وتواتر النقل عن الأنبياء عليهم السلام أنه تعالى متكلم, مع القطع باستحالة التكلم من غير ثبوت صفة الكلام. فثبت أن الله تعالى صفات ثمانية هى: العلم والقدرة والحياة والسمع والبصر والإرادة والتكوين والكلام. ولما كان في الثلاثة الأخيرة زيادة نـزاع وخفاء كرر الإشارة إلى إثباتها وقدمها, وفصل الكلام ببعض التفصيل فقال:

تو جسمہ: -اور صفتِ کلام کے ثبوت پر دلیل امت کا اجماع ہے اور انبیا ﷺ سے نقل کا تواتر ہے کہ اللہ تعالیٰ متکلم ہے اس بات کے بقین ہونے کے ساتھ کہ بغیر صفتِ کلام کے ثبوت کے تکلم محال ہے تو ثابت ہو گیا کہ صفاتِ باری تعالیٰ آٹھ ہیں علم، قدرت، حیات، سمع، بھر، ارادہ، تکوین، کلام اور آخری تینوں میں نزاع کے زیادہ پائے جانے اور خفاکی بنا پر مصنف نے ان کے اثبات وقدم کی طرف دوبارہ اشارہ کیا ہے اور کلام میں کچھ تفصیل کی توکہا۔

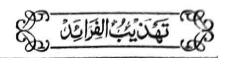
والدلیل علی ثبوت صفة الکلام: - ذاتِ باری تعالی کے لیے صفتِ کلام کے ثبوت پرشار ہے نے دود کیل ذکری ہے۔

پہلی دلیل ہیہ ہے کہ ذاتِ باری تعالی کے لیے صفتِ کلام کے ثبوت لیخی اس کے متعلم ہونے پراجماع قائم ہے اور
اجماع بھی ایک دلیل شری ہے دوسری دلیل ہیہ ہے کہ انبیاے کرام سے متواترا منقول ہے کہ اللہ تعالی متعلم ہے۔ مثلاً
انبیاے کرام فیلاِئِلٹا اپنی امت سے یہ فرماتے رہے کہ: امر اللہ بکذا و نہی عن کذا. اللہ تعالی نے تصیں فلال کام کرنے
کا تھم دیا ہے اور فلاں کام سے روک دیا ہے۔ اور یہ تیبنی ہے کہ صفتِ کلام کے ثبوت کے بغیر کسی کا متعلم ہونا محال ہونا محال ہے اور
جب اللہ تعالی کا متعلم ہونا ثابت ہے تواس کے لیے صفتِ کلام کا بھی ثبوتِ ضروری ہے۔

معتزله کاموقف بیہ کہ اللہ تعالی ایجاد کلام کے معنی میں تنگلم ہے لیکن معتزله کا بید ایک فاسد کلام ہے اس لیے کہ اہل لغت کا اس پراجماع ہے کہ فاعل ،من قام به الفعل. ہے نہ کہ فعل کا ایجاد کرنے والا۔

فثبت أن الله تعالى صفات ثمانية: - شارح فرمات بيل كه جب بارى تعالى كے ليے صفت كلام بھى ثابت ہے تو ثابت ہوگياكہ ذاتِ بارى تعالى كے ليے صفات ثبوتيہ آٹھ بيں :علم، قدرت، حيات، سمع، بصر، اراده، تكوين، كلام۔ ولما كان فى الثلثة الأخيرة: شارح فرماتے بيل كه آخرى تين صفات يعنى اراده، تكوين اور كلام ميں نزاع اور





اختلافات زیادہ ہیں اور ان میں خفابھی ہے اس لیے مصنف نے ان تینوں کے مباحث کو منفر داً دوبارہ ذکر کیا ہے اور کلام میں کچھ تفصیل کی ہے۔

#### **ተ**

ﷺ وهو أى الله تعالى متكلم بكلام هو صفة له ضرورة امتناع إثبات المشتق للشيء من غير قيام مأخذ الاشتقاق به ، و في هذا رد على المعتزلة حيث ذهبو اإلى أنه متكلم بكلام هو قائم بغيره ليس صفة له . أزلية ضرورة امتناع قيام الحوادث بذاته تعالى . ليس من جنس الحووف و الأصوات ضرورة أنها أعراض حادثة مشروط حدوث بعضها بانقضاء البعض ، لأن امتناع التكلم بالحوف الثانى بدون انقضاء الحوف الأول بديهى ، و في هذا رد على الحنابلة و الكرامية القائلين بأن كلامه تعالى عرض من جنس الأصوات و الحروف ، ومع ذلك فهوقديم . هذا رد على الحنابلة و الكرامية القائلين بأن كلامه تعالى عرض من جنس الأصوات و الحروف ، ومع ذلك فهوقديم . تو جسمه: اور وه ليخي الله تعالى اليے كلام مشتق كر بورد جواس كي طرف كئي بين كه الله تعالى اليے كلام عشقق كر بورد جواس كي طرف كئي بين كه الله تعالى اليے كلام عاتم حوادث كوات كي باترى تعالى الي مفت نهيں ہے (وہ صفت كلام) اذبى جنس ہے نهيں ہے داس كي حجواس كي وجہ سے اور اس كي صفت نهيں ہے دار وہ صفت كلام) حرف و آواز كي جنس ہے بائل كي براہت كي بوجہ سے اور اس كي صفت كلام) حرف و آواز كي جنس ہے بائل كي كه بغير مفت كلام عرض ہوئے دور سرے حرف كے تفظ كائوال ہونا بديكي ہودوں كي حاتم مشروط ہے اس كي كه بغير عن الله اور كرف كے تفظ كائوال ہونا بديكي ہے اور اس مين حنابلہ اور كراميه بيرد دے جواس كے دوقد كي بيارك تعالى كائوار جود كی جنس سے باوجوداس كے دوقد كو تور كراميه بيرد دے جواس كے دوقد كرام عرض ہے آواز اور حرف كی جنس سے باوجوداس كے دوقد كائے ہے۔

تشريــــــح

و ہو أى اللہ تعالى: - اس عبارت سے مصنف بتانا چاہتے ہیں کہ ذاتِ باری تعالیٰ ایسے کلام سے متعکم ہے جو خود اس کی صفت ہے اور اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے کی اور کے ساتھ قائم نہیں ہے اس پر دلیل ہے ہے کہ مشتق کا ثبوت کی کے لیے بغیر مافیز اشتقاق کے ثبوت کے نہیں ہو سکتا ہے مثلاً بغیر ثبوت علم کے کوئی بھی عالم نہیں ہو سکتا ہے بہاے ثبوت علم ہوگا بھر کوئی عالم ہوگا ۔ لہذا بغیر صفت کلام کے ثبوت کے ذاتِ باری تعالیٰ متعکم ہویہ نہیں ہو سکتا ہے تاہم اس احتدال پر کوئی عالم ہوگا ۔ لہذا ہوگا ۔ لہذا کوئی یہ اعتراض کر سکتا ہے کہ متعکم کا مافیز استقاق تکلم ہے نہ کہ کلام ہاں یہ ضرور ہے کہ کلام تکلم کا اثر ہے جیسے کتابت کا اثر فقوش ہیں جس کا جواب یہ کہ کر دیا جائے گا کہ قیام تکلم قیام کلام کو مستزم ہے یعنی جہاں تکلم ہوگا وہاں کلام ضرور ہوگا ۔ لہذا فقوش ہیں جس کا جواب یہ کہ کر دیا جائے گا توکلام بھی پایا جائے گا۔

وفی هذار دعلی المعتزلة: - شارح فرماتے ہیں کہ مصنف نے "و هو متکلم بکلام هو صفة له" سے معتزلہ پررد قائم کیا ہے جواس کے قائل ہیں کہ ذاتِ باری تعالی ایسے کلام سے متکلم ہے جواس کی ذات کے ساتھ نہیں قائم ہے بلکہ ذاتِ باری تعالی کے علاوہ کے ساتھ قائم ہے مثلاً لوحِ محفوظ، حضرت جرئیل، شجرہ موکی غِلایِلاً اور ہراس شخص کے ساتھ جو کلام باری کو پردھتا ہے۔اور جب کلام ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہی نہیں ہے تواس کی صفت بھی نہیں ہے۔

ليس من جنس الحووف والأصوات: -اس عبارت كامطلب بيه عبد كم ذاتِ بارى تعالى كى صفت كلام ازلى

ہے حادث نہیں ہے اس لیے کہ حوادث کا قیام ذاتِ باری تعالی کے ساتھ محال ہے "کہا مو غیر موہ" اور جیسے ہماراکلام آور حروف کی جنس سے نہیں ہے اس اور خروف کی جنس سے نہیں ہے اس لیے کہ آواز اور حروف کی جنس سے نہیں ہے اس لیے کہ آواز اس کیفیت کا نام ہے جو ہوا کو عارض ہوتی ہے اور حروف بوقت ِ تکلم ایک مخصوص آواز کا نام ہیں اور ظاہر ہے کہ یہ دونوں حادث ہیں حادث اس لیے ہیں کہ حرف ثانی کا تکلم یا تلفظ بغیر حرف اول کے تکلم یا تلفظ کے تم ہوئے ممکن نہیں ہے۔ دفعتا واحدہ جمیع حروف کا تکلم نہیں ہوسکتا ایک حرف کا تکلم جب ختم ہوجائے گا اس کے بعد ہی دو سرے حرف کا تکلم ممکن ہوسکے گا اب اس میں حدوث مسبوق یعنی وہ حرف جس کا تکلم بعد میں ہوگیا ہے وہ اس لیے حادث ہے کہ قدم کا عدم محال ہوتا ہے اور بہاں انقضا اور عدم پایا گیا۔ لہذا وہ قدیم ہویہ نہیں ہوسکتا ہے۔

فی ہذا رد علی الحنابلة والكرّ امية: - شارح فرماتے ہیں كہ مصنف نے "لیس من جنس الحروف والأصوات "سے حنابلہ اور كرّاميہ پررد قائم كيا ہے جواس كے قائل ہیں كہ ذاتِ بارى تعالى كاكلام عرض ہے اصوات اور حروف كى جنس سے ہے اس كے باوجودوہ قديم ہے۔

حنابلہ: - حضرت امام احمد بن صنبل کے متبعین کو حنابلہ کہتے ہیں حضرت امام احمد بن صنبل سے صراحتا ہے منقول نہیں ہے کہ ذات باری تعالیٰ کا کلام آواز اور حروف کی جنس سے ہے کیکن انھوں نے کلام لفظی کے قدم کا موقف اختیار کیا ہے جس کے لیے آواز اور حروف لازم ہیں اور پھر کلام لفظی کے قدم کا قول حنابلہ کا ہے اور کر امیہ کا قول ہی ہے کہ کلام حادث ہے لیکن ذات باری تعالیٰ کے ساتھ اس کا قیام ممکن ہے اور بعض کر امیہ نے قدم کا بھی موقف اختیار کیا ہے اس لیے شارح نے حنابلہ کے ساتھ کر امیہ کو بھی ذکر کر د اہے۔

### $\triangle \triangle \triangle \triangle \triangle \triangle$

\* وهو أى الكلام صفة أى معنى قائم بالذات منافية للسكوت الذى هو ترك التكلم مع القدرة عليه ، والآفة التي هي عدم مطاوعة الآلات إما بحسب الفطرة كما في الخرس أو بحسب ضعفها وعدم بلوغها حد القوة كما في الطفولية . فإن قيل : هذا إنما يصدق على الكلام اللفظى دون الكلام النفسى إذ السكوت و الخرس انما ينافى التلفظ قلنا : المر اد السكوت و الأفة الباطنيتان بأن لا يدبر في نفسه التكلم او لا يقدر على ذلك فكما أن الكلام لفظى و نفسى فكذا ضده اعنى السكوت و الخرس .

تر جدہ: -اور وہ بینی کلام صفت ہے تینی ایسامعلی ہے جوذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہے سکوت کے منافی ہے۔ تکلم پر قدرت کے باوجود ترکِ تکلم کانام سکوت ہے اور آفت کے منافی ہے اور آفت آلات کے کام نہ کرنے کانام ہے یا توپیدائتی اعتبار سے ہوجیسا کہ گونگے پن میں ہوتا ہے یاضعف اور قوت کی حد تک نہ پہنچنے کی وجہ سے ہوجیسا کہ بچپن میں ہوتا ہے اگر اعتراض کیا جائے کہ یہ (کلام کا ثبوت اور آفت کے منافی ہونا) کلام لفظی پر صادق ہوتا ہے نہ کہ کلام نفسی پر اس لیے کہ سکوت اور خرس تلفظ کے منافی ہیں۔ ہم کہیں گے کہ مراد آفت اور سکوت باطنی ہیں بایں طور کہ وہ اپنے نفس میں غور و فکر نہ کر سکے یانفس میں اس پر قدرت نہ دیکھے۔ لہذا جیسے کلام لفظی اور نفسی ہے بہی حال ان کی ضد سکوت اور خرس کا ہے۔



و هو أى الكلام: - جنس اصوات و حروف سے كلام بارى تعالى كى نفى كے بعد اس عبارت سے مصنف بيہ بتار ہے ہيں كہ ذاتِ بارى تعالى كاكلام سكوت اور آفت كے منافی ہے اور منشا يہى ثابت كرنا ہے كہ ذاتِ بارى تعالى كاكلام كلام أفسى ہے۔

تكلم پر قدرت كے باوجود تكلم نہ كرنا سكوت ہے تكلم اور سكوت ميں عدم و ملكہ كا تقابل ہے جس ميں تكلم ملكہ ہے اور سكوت عدم ملكہ ہے لہٰذا بجر سكوت سے متصف نہيں ہو سكتا اور آفت تتكلم كے آلات كى عدم مطاوعت يعنى كام نہ كرنے كانام ہے۔

تكلم كے آلات ميں حنجر ہ (گلے كى نالى) زبان اور وہ عضلات ہيں جو ان دونوں كو حركت ديتے ہيں۔

تكلم كے آلات ميں حنجر ہ (گلے كى نالى) زبان اور وہ عضلات ہيں جو ان دونوں كو حركت ديتے ہيں۔

تكلم كے آلات كے كام نہ كرنے كى دووجہ ہوتى ہے ايك توبي كہ پيدائتى اعتبار سے ابيا ہوتا ہے كہ آدى تكلم كے قابل نہيں رہتا ہے جيسے كہ گو نگے ہوتے ہيں اور دو سرى دجہ بيہ ہوتى ہے كہ تكلم كے آلات كى ساخت ابھى بہت كم زور ہوتى ہے اور اس حد تك ابھى نہيں چہنے ہوتے ہيں كہ اپناكام كركيس جيساكہ بچپن ميں ہوتا ہے۔

اس حد تك ابھى نہيں چہنچے ہوتے ہيں كہ اپناكام كركيس جيساكہ بچپن ميں ہوتا ہے۔

فإن قیل: هذا اندها یصدق: - اس عبارت سے ایک اغتراض کیا گیا ہے اعتراض ہیے کہ کلام کاسکوت اور آفت کے منافی ہوناکلام لفظی پرصادق ہوتا ہے لین کلام لفظی سکوت اور آفت کے منافی ہوتا ہے کیوں کہ سکوت تلفظ اور تکلم نہ کرنے کانام ہے اس طرح خرس بات چیت نہ کر پانے کانام ہے اور تلفظ کرنا یا نہ کرنا یہ کلام لفظی میں ہے نہ کہ کلام نفسی میں ۔

قلنا: - شارح جواباً فرماتے ہیں کہ یہاں سکوت اور آفت سے سکوتِ ظاہری اور آفت ظاہری نہیں مراد ہیں بلکہ سکوت اور آفت باطنی مراد ہیں فیر و قرر نہ کرنا یافس میں فکر و تذبری صلاحیت کا نہ پایا جانا سکوت باطنی اور آفت ِ باطنی اور آفت ِ طاہری کا اور آفت ِ ظاہری کلام کلام کفظی کے منافی ہیں اور سکوت اور آفت ِ باطنی کلام فظی کے منافی ہیں اور سکوت اور آفت ِ باطنی کلام فظی کے منافی ہیں۔

**ተ**ተተ

ﷺ والله تعالى متكلم بها آمروناه و مخبر يعنى أنه صفة واحدة تتكثر بالنسبة إلى الأمر والنهى والخبر، باختلاف التعلقات كالعلم والقدرة وسائر الصفات، فإن كلاً منها واحدة قديمة, والتكثر والحدوث إنما هو فى التعلقات كالعلم والقدرة وسائر الصفات، فإن كلاً منها واحدة قديمة, والتكثر كل منها فى نفسها. ترجمه: -اور الله تعالى الله صفت كلام من تكلم، آمر، نابى اور خبر مهافى تعلقات كاختلاف كى بنا برامر، نهى اور خبر كه اعتبار سے متكثر موجاتى ہے جسے علم، قدرت اور تمام صفات بیں كيول كه ان ميں سے برايك واحد قديم ہے تكثر اور حدوث تعلقات اور اضافات ميں بيں اور يهى كمال توحيد كے زياده لائق ہے اور اس ليے كه فى نفسه ان ميں برايك كے تكثر پركوئى دليل نہيں ہے۔

والله تعالیٰ متکلم بھا: - بعض اشاعرہ کا موقف ہے ہے کہ صفتِ کلام واحد نہیں ہے بلکہ اس میں تعدد اور تکثر ہے اور اس کے پائے جانے کی پانچ صور تیں ہیں: امر، نہی، خبر،استفہام، ندا۔

مصنف ان پررد قائم كرتے ہوئے كہتے ہيں ايانہيں ہے بلكه كلام ايك ہى صفت ہے۔ امر، نہى، استفہام وغيره كى طرف

نبت کرتے ہوئے جو تکم اور تعدد نظر آرہا ہے یہ تعلقات اور اضافات کے اختلاف کی وجہ ہے لیکن فی نفہ وہ ایک ہی صفت ہے جسے کہ دیگر صفات علم وقدرت ہی اور بھر وغیرہ ہیں کہ یہ فی نفسہ واحد اور قدیم ہیں لیکن ان کے متعلقات میں اختلاف اور تعدد کی وجہ سے ان کے تعلقات میں بھی تعدد اور تکم پایاجا تا ہے ان صفات میں فی نفسہ کوئی تعدد اور تکم نہیں ہے تعدد اور تکم پایاجا تا ہے ان صفات میں فی نفسہ کوئی تعدد اور تکم نہیں ہے تعدد اور تکم پایاجا تا ہے ان صفات واحدہ ہے۔ لیکن مخبر عنہ سے حلق کے اعتبار سے وہ امر ہے اور منہی عنہ سے حلق کے اعتبار سے وہ نہی ہے تو یہ ال پر کلام میں تعدد اس کے اضافی اساکی بنا پر نظر آرہا ہے من الامر میں اس میں کوئی تعدد نہیں ہے جیسے کہ زید ایک شخص واحد جزئی ہے لیکن اپنے باپ مثلاً عمر کی طرف نسبت کرتے ہوئے ابن ہے اور اپنی بیوی ہندہ کی طرف نسبت کرتے ہوئے زوج ہواد الیہ علام کی طرف نسبت کرتے ہوئے اور اپنی میوی ہندہ کی طرف نسبت کرتے ہوئے اور اپنی کی طرف نسبت کرتے ہوئے اور اپنی میل کوئی وجود نہیں ہے۔ تعدد اور تکم زید میں اضافی اور اعتباری ہیں نفس الامر میں جس کاکوئی وجود نہیں ہے۔

لِماأن ذالک الیق بکمال التو حید: -صفاتِ باری تعالی کی وحدت پراس عبارت سے بھی ایک دلیل قائم کی گئے ہے جس کاخلاصہ بیہ ہے کہ کمال توحیداس کامتقاضی ہے کہ ذاتِ باری تعالی سے صفات کی ہی نفی کر دی جائے کیوں کہ صفات کے ثبوت کی تقدیر پر تعدد قدماتعد دوجباجیسے استحالات در پیش ہیں لیکن کم از کم آٹھ صفات مانے بغیر کوئی چارہ نہیں ہے کیوں کہ ان کے ثبوت پر نصوص وار دہیں۔اس لیے زیادہ مناسب یہی ہے کہ جہاں تک ممکن ہوصفات میں تعلیل کی جائے اور ذاتِ باری تعالی کی وحدانیت کے تقاضے کے پیشِ نظر وہی صفات ثابت کیے جائیں جو ضروری ہیں اور غیر ضروری صفات کی نفی کر دی جائے۔

و لأنه لادليك على تكثر كل منها فى نفسها: -اس عبارت سے شار ح نے صفات ثمانيكى وحدت پرايك دوسرى دليل قائم كى ہے جس كا خلاصہ بيہ ہم نے دلائل سے ان صفات كے تعلقات اور اضافات ميں تعدد اور تكثر كو ثابت كرديا ہے اور نفس صفات سے تعدد اور تكثر كا مدى ہے تووہ اپنے دعوىٰ كودليل سے ثابت كرے كوں كہ " البينة على المدعى "كاضا بطہ اى كامتقاضى ہے۔

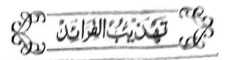
#### $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$

﴿ فإن قيل: هذه أقسام للكلام الا يعقل وجوده بدونها فيكون متكثر ا في نفسه قلنا: ممنوع بل إنما يصير أحد تلك الأقسام عند التعلقات ، و ذلك فيما الا يزال ، وأما في الأزل فالا انقسام أصلاً .

تو جسمہ: -اگرکہا جائے کہ بیہ کلام کی شمیں ہیں لہذا کلام کا دجود ان اقسام کے بغیر متصور نہیں ہو گا تو کلام بھی فی نفسہ متکثر ہوجائے گاہم کہیں گے کہ بیہ نا قابلِ تسلیم ہے بلکہ کلام تعلقات کے وقت ان اقسام کا ایک ہوتا ہے اور بیبعد ازل ہے لیکن ازل میں توبالکل ہی انقسام نہیں ہے۔

فإن قبل: -اس عبارت سے ایک اعتراض وارد کیا گیاہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ کلام کلی ہے اور امر، نہی، خبر وغیرہ اس کے جزئیات اور افراد ہیں اور کلی کا وجود خارج میں اپنے افراد کے شمن میں ہوتا ہے اور جب افراد میں کثرت ہوگی توکلی میں بھی معنیٰ تکثر پایا جائے گا۔ لہٰذا کلام خارج میں جب بھی پایا جائے گا تو تکثر کے ساتھ ہی پایا جائے گا۔ فلا مصح





قولكم الكلام واحد وانما التكثر في التعلقات.

قلنا: معنوع: -ئار حفرماتے ہیں کہ یہ اعتراض نا قابلِ تسلیم ہے ہم اے نہیں مانے ہیں کہ کلام کاوجودان اقسام کے خمن میں ہی متصور ہوگا اس لیے کہ کلام کی اس کے اقسام کی طرف نسبت جائی کی جزئیات کی طرف نسبت جیسی نہیں ہے بلکہ یہ نسبت الی ہے نید کا اس کے عوارض کتابت و منیک کی طرف نسبت ہے کہ یہ نسبت ذات زید میں تکثر اور تعدد کی موجب نہیں ہے ممکن ہے کہ زیدان عوارض کے ساتھ پایا جائے اور یہ بھی ممکن ہے کہ ان کے بغیر بھی پایا جائے یہی حال کلام کا اس کے اقسام کی طرف نسبت کرتے ہوئے ہے کہ یہ میں تعدد اور تکثر کی موجب نہیں ہیں اقسام کے باوجود کلام کی وحدت برقرار ہے۔ طرف نسبت کرتے ہوئے ہے کہ یہ میں تعدد اور تکثر کی موجب نہیں ہیں امرو نہی ، خبر اور استفہام و غیرہ بعد از ل و ذلک فیما لایز ال: - اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ کلام میں امرو نہی ، خبر اور استفہام و غیرہ بعد از ل میں صرف کلام ہے ۔ امر ، نہی ،استفہام ، خبر ، ندا نہیں ہیں ۔

متقدیین اشاعرہ اور جمہور اشاعرہ کے مابین ایک اختلاف میہ ہے کہ ذاتِ باری تعالیٰ کاکلام ازل میں امر ، نہی ، استفہام وغیرہ کی طرف منقسم ہے یانہیں ہے۔

امام عبداللہ بن سعید قطان اور جمیع متقد مین اشاعرہ کا موقف ہیہے کہ ذاتِ باری تعالیٰ کا کلام ازل میں امر، نہی، خبر وغیرہ کی طرف منقسم نہیں ہے بیہ انقسام بعدِ ازل متعلقات حادثہ سے تعلق کی بنا پر پایاجا تاہے اور جمہور اشاعرہ اس کے قائل ہیں کہ ذاتِ باری تعالیٰ کا کلامِ ازل میں امر، نہی وغیرہ کی شکل میں متصور ہے۔

شارح نے جوجواب پیش کیا ہے یہ متقد مین اشاعرہ کے موقف پر بنی ہے لیکن جمہور اشاعرہ کے موقف پر جواب یمی دیا جائے گاکہ تکثر اور تعدد متعلقات کے اعتبار سے ہے نفس الامر میں تعدد اور تکثر نہیں ہے۔

به وذهب بعضهم إلى أنه في الأزل خبر، ومرجع الكل إليه ، لأن حاصل الأمر إخبار عن استحقاق الثو ابعلى الفعل و العقاب على النداء الخبر الفعل و العقاب على الترك و النهى على العكس، و حاصل الاستخبار الخبر عن طلب الإعلام، و حاصل النداء الخبر عن طلب الإجابة. وردبأنا نعلم اختلاف هذه المعانى بالضرورة و استلز ام البعض للبعض لا يوجب الاتحاد.

تو جسمہ: -اوربعض حضرات اس کی طرف گئے ہیں کہ کلام ازل میں خبر ہے اور ساری شمیں اس کی طرف راجع ہیں اس کے طرف راجع ہیں اس لیے کہ امر کا حاصل فعل پر ثواب اور ترک فعل پر عذاب کے ستحق ہونے کی خبر دینا ہے اور نہی میں اس کے بکس ہے اور خبر دریافت کرنے کا حاصل طلب اطلاع کی خبر دینا ہے اور ندا کا حاصل طلب اجابت کی خبر دینا ہے اور اسے بایں طور رد کر دیا گیا ہے کہ ہم ان معانی کے اختلاف کو بالبداہت جانتے ہیں اور بعض کا بعض کو مستلزم ہونا اتحاد کا موجب نہیں ہے۔

و ذهب بعضهم الی انا فی الازل خبر: - بعض حضرات مثلاً حضرت امام رازی کا موقف یہ ہے کہ ذات باری تعالی کی صفت کلام ازل میں صرف خبر ہے اس لیے کہ کلام کی ساری سمیں خبر ہی کی طرف راجع ہیں سب کا ماصل اور نچوڑ خبر ہے کیوں کہ امر کا مقصد یہ ہے کہ خاطب کو اس بات کی خبر دی جائے کہ اگر تم یہ کام کروگے تو تم ثواب کے ستحق ہوگے اور نہیں کروگے تو عذاب سے ستحق ہوگے اور نہیں کروگے تو عذاب کے ستحق ہوگے کے ستحق ہوگے اور نہی کا مقصد اس کے برعکس ہے بینی اس بات کی خبر دیناکہ اگر تم اس کام سے بازر ہوگے تو ثواب کے ستحق ہوگے

اور نہیں باز آؤگے توعذاب کے ستحق ہوگے اور استخبار لینی استفہام کا حاصل اس بات کی خبر دینا ہے کہ متکلّم اپنے مخاطب سے اطلاع کاطالب ہے اور ندا کا حاصل میہ ہے کہ متکلّم اپنے مخاطب کو یہ خبر دیتا ہے کہ دہ مخاطب سے جواب کِاطالب ہے۔

امام رازی وغیرہ نے کلام کی ساری قسموں کی اصل جو خبر کو قرار دیا ہے اس کی دووجہیں ہوسکتی ہیں ایک تو معتزلہ کے اس اشکال کا جواب دینا ہے کہ اگر کلام از لی ہو تو پھر ازل میں امر ،نہی ، استفہام اور ندا کا کوئی مطلب ہی نہیں ہو گا اس لیے کہ ازل میں جب مخاطب ہی نہیں ہے توازل میں ان سب کا تحقق بے معنی ہے۔اور دوسری وجہ ان لوگوں کی تر دید کرنا ہے جو یہ کہتے ہیں کہ کلام پانچ صفات ہیں۔

وردبانانعلم: -شارح اس عبارت سے اس کی تردید کرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ یہ نہیں ہوسکتا ہے اس لیے کہ یہ سب مختلفۃ الدلالۃ بیں ہرایک کامدلول دوسرے کے مدلول سے مختلف ہے، مدلول میں اگراختلاف نہ ہوتا توبیہ سب اقسام متبائنہ نہ ہوتے حالاں کہ سب کی سب ایک دوسرے کی متبائن شمیں ہیں۔ دوسری وجہ بیہ ہے کہ خبر میں صدق اور کذب کا احتمال ہوتا ہے۔ برخلاف امرونہی وغیرہ کے کیوں یہ انشاکی شمیں ہیں جس میں صدق و کذب کا احتمال نہیں پایاجا تا اور بعض کا بعض کے ساتھ استرام مثلاً امراس خبر دینے کو مسلزم ہے کہ اس کا فاعل ثواب کا ستحق ہے اور یہ امراور خبر کے در میان اتحاد کا موجب نہیں ہے ور نہ ہر متلاز میں میں اتحاد لازم آجائے گا۔ مثلاً اب اور ابن میں بھی اتحاد لازم آئے گا اور یہ ظاہر البطلان ہے۔

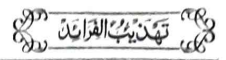
#### $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$

الأمر والنهى بلا مأمور و منهى سفه وعبث ، والإخبار فى الأزل بطريق المضى كذب محض يجب تنزيه الله تعالى عنه . قلنا: إن لم نجعل كلامه فى الأزل أمراً ونهياً وخبراً فلا إشكال ، وإن جعلناه فالأمر فى الأزل لإيجاب تحصيل المأمور به فى وقت وجود المامور وصير ورته أهلالتحصيله فيخفى وجود المامور فى علم الآمر ، كما إذا قدر الرجل ابناً له فأمره بأن يفعل كذا بعد الوجود . والإخبار بالنسبة إلى الأزل لا تتصف بشى عمن الأزمنة إذ لا ماضى و لامستقبل و لاحال بالنسبة إلى الله تعالى ، لتنزهه عن الزمان ، كما أن علمه أزلى لا يتغير بتغير الأزمان .

توجہہ: -اگر کہاجائے کہ بغیر مامور (جے حکم دیاجائے) اور نہی (جے روکاجائے) کے امراور نہی بے وقوفی اور لغوہیں اور
ازل میں ماضی کے طریقے پر خبر دیناخالص جھوٹ ہے اللہ تعالیٰ کی تنزیداس سے ضروری ہے ہم کہیں گے کہ ازل میں اگراس کے
کلام کوامر ، نہی اور خبر نہ بنائیں توکوئی اشکال ، بی نہیں ہے اور اگر ہم بنائیں توازل میں امر مامور بہی تحصیل کو مامور کے پائے جانے کے
وقت میں واجب کرنے کے لیے ہے اور اس کی تحصیل کی اہلیت کے وقت میں اس کے بجالانے کے لیے ہے لہذا آمر کے علم میں
مامور کا وجود کافی ہے مثلاً جب کسی نے اپنے لیے لڑکا فرض کیا تواسے وہ حکم دے کہ بعد وجود وہ فلال کام کرے اور باعتبار ازل کے
خبریں کی زمانے سے متصف نہیں ہوتی ہیں کیوں کہ ذاتِ باری تعالیٰ کے لحاظ سے ماضی ہے نہ تقبل نہ حال ذاتِ تعالیٰ کے زمانے
سے پاک ہونے کی وجہ سے جیسے کہ اس کاعلم ازلی ہے زمانے کے تغیر سے تغیر پزیر نہیں ہوتا ہے۔

قان فیل: الامر و النهی: - یه معزله ی جانب سے اشاعرہ پر دار دہونے دالے دواشکال ہیں بن کا حاصل میہ ہے کہ اگر کلام ازلی ہو تولازم آئے گاکہ ق سبحانہ تعالی ازل میں بغیر مخاطب کے آمر اور ناہی ہوجائے اور یہ غیر معقول ہی نہیں بلکہ





جہالت اور عبث بھی ہے۔ دوسرا اشکال بیہ ہے کہ قرآن مقدس میں جابجاصیغۂ ماضی کے ساتھ اخبار کا ورود ہے مثلاً "قال مو سیٰ و قلنا یا ذالقر نین" وغیرہ اور لفظ ماضِی کے صدق کے لیے ضروری ہے کہ اس کے مضمون جملہ کا وقوع قبل اخبار ہوجائے اس تقدیر پر واجب تعالیٰ کا کلام اگر ازلی ہوگا توکذب باری لازم آئے گا اور سیہ محال ہے۔

فرقتُ دیابنہ کو چیوڑ کرتمام اہلِ ندا ہب کا س پراتفاق کے کہ حق سجانہ تعالیٰ سے صدور گذب محال ہے اس کی مختصراً گی ا ۔ . ہیں

(۱)- کذب ایک فتیج شی ہے جس سے واجب تعالیٰ کی تنزیہ ضروری ہے۔

(۲)- كذب بارى تعالى انبياورس كى بعثت كے منافى ہے۔

(r)-کذبَ ایک نقص ہے جس ہے حق سجانہ تعالی کی تنزیہ ضروری ہے۔

(۴)-اگر ذاتِ باری تعالیٰ ہے کذمِ مکن ہو تو کذبِ باری قدیم ہو گالہٰ ذااس کاصدق محال ہو گاکیوں کہ قدیم منعدم نہیں ہوتا۔

مم نے ماقبل میں دیو بندیوں کے عقیرہ امکان کذب کی مدلل تردید کی ہے: "فار جع الیه.

قلنا: ان لم نجعل کلامہ فی الأزل: - شارح نے اس عبارت سے پہلے اشکال کا دو جواب پیش کیا ہے - ایک جواب علی سبیل الانکار ہے اور دوسراعلی سبیل التسلیم ہے ۔

جواب سے پہلے ہم آپ کو یاد دلا دیں کہ ماقبل میں اس کی وضاحت ہو چکی ہے کہ اہلِ سنت کے مابین اس میں اختلاف ہے کہ حق سجانۂ تعالی کاکلام ازل میں امرونہی وغیرہ سے متصف ہے یانہیں؟

حضرت شیخ عبداللہ بن سعید قطان اور آپ کے متبعین کا مذہب یہ ہے کلام باری تعالی ازل میں امرونہی سے متصف نہیں ہے امرونہی سے اس کا اتصاف نزول علی الانبیا کے وقت ہو تا ہے۔ حضرت شیخ ابوالحن اشعری اور آپ کے متبعین کا مذہب ہیہ کہ حق سجانہ تعالیٰ کا کلام ازل میں امرونہی سے متصف ہے اور یہ اتصاف قدیم ہے بوں ہی اس کے تعلقات بھی قدیم ہیں۔

یہ ذہن نثین کرنے کے بعد آپ پہلے اشکال کا جواب سمجھیے اشکال اول کا پہلا جواب علی سبیل الانکار حضرت شیخ عبداللہ بن سعید قطان کے مذہب پر اس طرح دے رہے ہیں کہ ہم حق سبحانہ تعالیٰ کے کلام کا ازل میں امرونہی سے اتصاف ہی نہیں مانتے ہیں۔ لہذا یہ اشکال سرے سے وار دہی نہیں ہوگا کہ واجب تعالیٰ بغیر مخاطب کے آمرونا ہی ہوجائے۔

دوسراجواب علی سبیل التسلیم حضرت امام اشعری کے مذہب پر دے رہے ہیں جس کا حاصل ہے ہے کہ ہم یہ تسلیم کرتے ہیں کہ حق سجانہ تعالی کا اذل میں اخیر ہیں ہے متصف ہے اب رہ گیا ہے سوال کہ اس تقدیر پر حق سجانہ تعالی کا اذل میں بغیر مخاطب کے آمروناہی ہونالازم آئے گا اور یہ جہالت اور عبث ہے ہم کہیں گے کہ ایسانہیں ہے، بلکہ جہالت اور عبث اس وقت لازم آئے گاجب کہ معددم مخاطب سے طلب فعل حالت عدم میں ہواور یہاں ایسانہیں ہے بلکہ یہاں پر اذل میں واجب تعالیٰ کے آمر ہونے کا مطلب اس بات کو واجب کرنا ہے کہ مامور جب پیدا ہوگا اور موجود ہوگا تو بوقت وجود جب اس کے اندر اس فعل کے ہونے کا مطلب اس بات کو واجب کرنا ہے کہ مامور جب پیدا ہوگا اور موجود ہوگا تو بوقت وجود جب اس کے اندر اس فعل کے کہ انہی ہونے کی اہلیت ہوجائے گی تو مامور ہی انجام دی اور اس کی تعییل اس کے اوپر ضروری ہوگی۔ اس قیاس پر اذل میں حق سجانہ تعالیٰ کے ناہی ہونے کا مطلب ہے کہ جب منھی موجود ہوگا تو بوقت وجود اسے نہی عنہ سے باز آجانا ضروری ہوگا۔

ازل میں واجب تعالی کے آمراور ناہی ہونے کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ مامور اور نہی حالتِ عدم میں ہی مامور ہہ کو انجام دیں اور منھی عنہ سے رک جائیں اس لیے کہ بیہ عبث اور کھلی ہوئی جہالت ہے توجب واجب تعالی کے ازل میں آمراور ناہی کا میعلیٰ نہیں ہے بلکہ علیٰ اوّل مراد ہے توازل میں آمر کے علم میں مامور کا وجود کافی ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ خطاب فظی میں خارج میں مخاطب کا موجود ہوناضروری ہے لیکن خطائفسی میں خارج میں مخاطب کا وجود ضروری نہیں ہے بلکہ اس کا وجود علمی کافی ہے۔

کماإذاقد والرجل: -اس عبارت بے دو سری تقدیر پرجوجواب پیش کیا گیا ہے شارح اس کی ایک تمثیل پیش کرتے ہیں جس کا حاصل ہے کہ یہ ایسے ہی ہے جیسے کی شخص نے قبل شادی اپنے لیے لڑکا فرض کیا اور اسے حکم دیا کہ وہ بعد وجوہ فلال کام کرے اور فلال کام نہ کرے اس میں کوئی استحالہ نہیں ہے ،بس اس میں اس شخص کے ذہمن میں بچوں کا وجود ذہنی اور کمئی کافی ہے۔ والا حبار بالنسبة إلی الأزل: -اس عبارت سے شارح نے دو سرے اشکال کا جواب پیش کیا ہے جس کا حاصل ہے ہے کہ واجب تعالیٰ کا کلام وقوع فی الازمنہ سے منزہ ہے از منہ سے کلام باری تعالیٰ کا کلام وقوع فی الازمنہ سے منزہ ہے از منہ سے کلام باری تعالیٰ کا اتصاف بعد ازل تعلقات اور از منہ کے حدوث اور ان کے پائے جانے کے وقت ہے ازل میں اتصاف از منہ نہیں ہے ۔ لہٰذا کذب باری تعالیٰ لازم نہیں آئے گا۔

کما أن علمه أزلى لايتغير: - معتزله نے اس جواب پر ايک اشكال وار د كيا ہے شارح نے اس عبارت سے اس اشكال كے دفع كى جانب اشاره كيا ہے۔

اشکال ہے کہ قدیم پر تغیر مخال ہے الہذاواجب تعالی کاکلام اگرازل میں از منہ سے متصف نہیں ہوگا توبعدازل اس کااز منہ سے اتصاف محال ہوجائے گاکیوں کہ اتصاف کی صورت میں صفت قدیم میں تغیر لازم آجائے گاجو حدوث کا متقاضی ہے۔ حاصل جواب ہے ہے کہ بعد ازل اتصاف کی صورت میں تغیر لازم نہیں آئے گابلکہ صفت کے تعلقات میں حدوث اور تغیر لازم آئے گاالمہ صفت کے تعلقات میں حدوث اور تغیر نہیں اورم آئے گااور نیفس صفت میں تغیر اور حدوث کو متلزم نہیں ہے جیسے کہ علم واجب تعالی ہے کہ وہ زمانے کے تغیر سے متغیر نہیں ہوتا ہے۔ اشاعرہ اس کی ایک مثال دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ جیسے ایک ستون اگر کسی مقررہ جگہ پر نصب ہواور کوئی شخص اس کے ارد گرد گھوم رہا ہو بھی اس کے آگے بھی اس کے دائیں اور بھی بائیں تو یہاں پر فس ستون میں کوئی تغیر نہیں ہوگا، ستون توہر حالت میں اپنی جگہر بعینے پر قرار ہے البتہ ستون کی مختلف جہوں میں گھومنے کی وجہ سے زیدگی ہیئت میں تغیر خرار را البتہ ستون کی مختلف جہوں میں گھومنے کی وجہ سے زیدگی ہیئت میں تغیر خرار را البتہ ستون کی مختلف جہوں میں گھومنے کی وجہ سے زیدگی ہیئت میں تغیر خرار را البتہ ستون کی مختلف جہوں میں گھومنے کی وجہ سے زیدگی ہیئت میں تغیر خرار میں گھرے میں سید میں ہوگا۔

\* ولما صرح بأزلية الكلام حاول التنبيه على أن القرآن أيضاً قد يطلق على هذا الكلام النفسى القديم كما يطلق على النظم المتلو الحادث فقال: والقرآن كلام الله تعالى غير مخلوق وعقب القرآن بكلام الله لماذكر المشايخ من أنه يقال: القرآن كلام الله تعالى غير مخلوق, ولا يقال: القرآن غير مخلوق, لئلا يسبق إلى الفهم أن المؤلف من الأصوات والحروف قديم كما ذهبت إليه الحنابلة جهلاً أو عناداً. وأقام غير المخلوق مقام غير المادث تنبيها على اتحادهما ، وقصداً إلى جرى الكلام على وفق الحديث ، حيث قال عليه السلام: "القرآن كلام الله تعالى غير مخلوق ، ومن قال: إنه مخلوق فهو كافر بالله العظيم " ، وتنصيصاً على محل الخلاف بالعبارة المشهورة في من الفريقين ، وهو أن القرآن مخلوق أو غير مخلوق ، ولهذا تترجمهذه المسألة بمسألة خلق القرآن .



توجسه: -اورجب مصنف نے ازلیت کلام کی تصری گردی تواس پر نبید کاارادہ کیا کہ قرآن بھی بھی اس کلام فلمی قدیم پر بولاجاتا ہے جسے کہ اس نظم پر بولاجاتا ہے جس کی تلاوت کی جاتی ہے جو کہ حادث ہے تومصنف نے کہااور قرآن اللہ کا کلام ہے غیر مخلوق ہے اور قرآن کو کلام اللہ سے اس بنا پر معقب کیا ہے جو مشاکخ نے ذکر کیا ہے بعنی مشاکخ بولتے ہیں القرآن کلام اللہ تعالیٰ غیر مخلوق نہیں بولتے تاکہ ذبن اس کی طرف نہ چلاجائے کہ جواصوات و حروف سے مرکب ہو ہ قدیم ہے جیساکہ حنا بلہ اس کی طرف نہ چلاجائے کہ جواصوات و حروف سے مرکب ہو قدیم ہے جیساکہ حنا بلہ اس کی طرف جہالت اور عناد کی وجہ سے گئے ہیں اور مصنف نے غیر حادث کے مقام پر غیر مخلوق کور کھا و نون کے اتحاد پر تنبیہ کرنے کی غرض ہے اور کلام کے حدیث کے موافق جریان کے قصد سے جیساکہ حضور ہڑا اللہ العظیم "اور دونوں کے اتحاد پر تنبیہ کرنے کی غرض ہے اور سرکار نے فرمایا: "من قال انه مخلوق فہو کافر باللہ العظیم "اور عبارت مشہورہ کے ذریعے فریقین کے ماہین محل نزاع کی تصریح کرنے کے لیے اور محل نزاع یہ ہے کہ قرآن مخلوق ہے یاغیر مخلوق اس کے اس مسئلہ خلق قرآن پوگیا۔

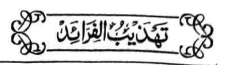
ولماصر حباً ذلیة الکلام: - شارح فرماتے ہیں کہ جب مصنف نے اس کی صراحت کردی اور بید ثابت کردیاکہ کلام ازلی ہے تواب اس پر تنبیہ کا ارادہ کیا کہ قرآن کا اطلاق بھی کلام فسی قدیم پر بھی ہوتا ہے جیسے کہ اس نظم پر ہوتا ہے جس کی تلاوت کی حاق ہے اور جوحادث ہے اور خوادث ہے اور کی عبارت "القر ان کلام الله تعالیٰ غیر مخلوق "میں لفظ غیر مخلوق ہے اس لیے کہ عدم خلق سے کلام فسی ہی متصف ہے نہ کہ کلام لفظی۔

والقرآن کلام الله تعالیٰ غیر محلوق: - بیر متن کی عبارت ہے مفہوم بیہ ہے کہ قرآن اللہ تعالیٰ کا کلام ہے غیر للہ ق اللہ ق

وعقب القرآن بكلام الله تعالى: - شارح اس عبارت سے ایک امر کی وضاحت کرتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ حضرت ماتن نے لفظ قرآن کے بعد کلام الله کالفظ کیوں ذکر کیا ہے صرف "القر أن غیر مخلوق " پراکتفا کیوں نہیں کیا۔
شارح فرماتے ہیں کہ مصنف نے یہ تعقیب اس لیے کی ہے کہ تمام مشاک کی عادت جاری ہے کہ جب وہ اس مسکلہ کو بیان کرتے ہیں تواسی طرح بیان کرتے ہیں "القر أن کلام الله تعالیٰ غیر مخلوق "اور "القر أن غیر مخلوق" نہیں بولتے تو مصنف نے بھی مشاک کے طرز کلام کی ا تباع کرنے کی غرض سے کلام اللہ سے قرآن کی تعقیب کردی لیمن قرآن کے بعد لفظ کلام الله کا اضافہ کر دیااس کی وجہ یہ ہے کہ اگر مشاک صرف "القر أن غیر مخلوق " پر اقتصار کرتے تو وہم اس بات کی طرف جاتا کہ وہ قرآن جو اصوات و حروف سے مرکب ہے جس کی تلاوت کی جاتی ہے اور جو جزدان میں لپٹا ہوتا ہے وہ قدیم ہے کیوں کہ قرآن اسی معنیٰ میں اہلی لغت، قر ااور علما ہے اصول کے نزدیک زیادہ مشہور ہے جیسے کہ کلام اللہ کا اطلاق کلام نفسی پر اشاعرہ کے عرف میں زیادہ پایاجاتا ہے۔

کما ذھبت اِلیہ الحنابلة جھلاً و عنادًا: شارح فرماتے ہیں کہ حنابلہ اس کی طرف گئے ہیں جو قرآن اصوات اور حروف سے مرکب ہے وہ قدیم ہے اور ایسایہ لوگ جہالت اور عناد کی بناپر کہتے ہیں۔جہل عدم علم کانام ہے اور عناد علم کے باوجود حق کے انکار کانام ہے۔





۔ (۱) - حضرتِ امام احمد بن بنبل اور محدثین کی مرادیہ ہے کہ کلام لفظی ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہے اور غیرمرتب الاجزاہے جیسا کہ صاحب مواقف نے اس کو اختیار کیا ہے اور شارح نے بھی آخر بحث میں اسے ذکر کیا ہے یہ ایک پسندیدہ قول ہے اگر چہ باطل ہے لیکن ہم قائلین پر طعن وتشنیج اس لیے نہیں کرسکتے کہ وہ اہل تدقیق میں سے ہیں۔

'(۲)-اس کی دوسری وجہ یہ ہے کہ لوگ اس وہم سے دور رہیں کہ کلامِ نفسی مخلوق ہے کیوں جب کلامِ لفظی غیر مخلوق ہے توکلامِ نفسی میں تومخلوقیت کا شائبہ بھی نہیں ہوگا۔

(m)-غیر مخلوق سے ان کی مراد غیر مفتری ہے۔

اور غلاف اُور جلد کے قدیم ہو نے کا قول بعض جاہلوں کا ہے جو خود کو صنبلی کہلاتے ہیں۔ آپ سے جزدان اور جلد کے قدیم ہونے کا قول منقول نہیں ہے۔

و اقام غیر المحلوق مقام غیر الحادث: - اس عبارت سے ایک سوال کا جواب دیا گیاہے سوال ہے ہے کہ بحث صفات میں قدم اور حدوث کے الفاظ مستعمل ہیں لیکن مصنف نے یہاں پر اس سے عدول کرکے غیر حادث کے بجائے غیر مخلوق کا لفظ استعمال کیا ہے اس کی وجہ کیا ہے؟

شارح اس سوال کے تین جوابات پیش کرتے ہیں۔

(۱)- پہلا جواب یہ ہے کہ بجائے غیر حادث کے غیر مخلوق کا لفظ اس لیے استعال کیا گیا ہے تاکہ اس پر تعبیہ ہوجائے کہ عند المشکلمین دونوں متحد المعلیٰ ہیں برخلاف فلاسفہ کے جواس کے قائل ہیں کہ غیرمخلوق خاص ہے اورغیر حادث عام ہے۔ لہذا جو غیر مخلوق ہوگاوہ غیر حادث ضرور ہوگالیکن اس کے برکس نہیں ہے عقول عشرہ اور افلاک عند الفلاسفہ غیر حادث کیکن غیرمخلوق نہیں ہیں۔

وقصداً إلى جرى الكلام: - يهال سے اس كا دوسراجواب پيش كياجاتا ہے جس كا حاصل بيہ كدايا اس ليے ہے تاكد كلام احاديث كے مطابق ہوجائے كيوں كداحاديث ميں بھى بجائے غير حادث كے غير مخلوق كالفظ متعمل ہے، احاديث بيري: "القر أن كلام الله تعالى غير مخلوق "اور دوسرى حديث بيہ: "من قال إنهُ مخلوق فهو كافر بالله العظيم"



بعض روایات میں ہے آیا ہے" من مات و هو یقول القر أن مخلوق لقی الله تعالیٰ یوم القیامة و و جه ألی قفاه"

یہ تمام احادیث عند المحدثین موضوع ہیں علامہ ابن جوزی بقال نختے نے ان کوموضوعات میں ذکر کیا ہے۔علامہ سخاوی فرماتے ہیں کہ بیہ حدیث جمیع سند کے ساتھ باطل ہے،علامہ مجد دالدین فیروز آبادی فرماتے ہیں کہ ان میں سے کوئی بھی حضور ہم الفیائی سے علی کہ بیہ حدیث جمیع سند کے ساتھ باطل ہے،علامہ سخاوی حضرت عمروابن دینار سے روایت کرتے ہیں کہ انھوں نے فرمایا کہ ثابت نہیں ہے بیہ صحابہ اور تابعین کے اقوال ہیں،علامہ سخاوی حضرت عمروابن دینار سے روایت کرتے ہیں کہ انھوں نے فرمایا کہ میں نے نوصحابہ رضوان اللہ علیہ ماجعین کو یہ کہتے ہوئے پایا کہ" من قال القر ان مخلوق فھو کا فر"کذا فی النبر اس.

ہال بیہ سوال ضرور پیدا ہو گا کہ ثقات ہے ہونے کے باوجود شارح نے مقامِ استدلال میں احادیث موضوعہ کو بطور سند کیوں پیش کیاہے۔

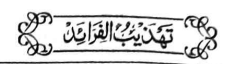
جس کا بیہ جواب دیاجائے گاکہ اس طرح کا اعتراض وہی لوگ کرسکتے ہیں جوعلم حدیث اور اس کے اسرار ور موز اور اصول و ضوابط سے ناواقف ہیں احادیث کی صحت میں صرف ائمۂ اسانید پر ہی اعتماد کیا جاسکتا ہے اور حضرت شارح علام ائمۂ اسانید میں سے نہیں ہیں۔

و تنصیصًا علی محل المحلاف: -اس عبارت سے تیسرا جواب پیش کرتے ہیں جس کا حاصل یہ ہے کہ اس سے مقصود یہ واضح کرنا ہے کہ فریقین کے مابین محلِ نزاع اس عبارت سے مشہور ہے کہ قرآن مخلوق ہے یاغیر مخلوق اس بنا پر اس مسئلے کوخلق قرآن کے نام سے جانا جاتا ہے نہ کہ حدوث قرآن کے نام سے ۔

الخلاف بيننا وبينهم يرجع إلى إثبات الكلام النفسى ونفيه ، وإلا فنحن لا نقول بقدم الألفاظ والحروف ، وهم لا يقولون بحدوث الكلام النفسى. و دليلنا ما مر أنه ثبت بالإجماع و تواتر النقل عن الأنبياء أنه متكلم ، و لا معنى له سوى أنه متصف بالكلام و يمتنع قيام اللفظي الحادث بذاته تعالى ، فتعين النفسى القديم .

توجسه: -ہمارے اور معتزلہ کے مابین تحقیق اختلاف کلام تفسی کے اثبات اور اس کی نفی کی جانب راجع ہے کیوں کہ ہم الفاظ و حروف کے قدم کے قائل نہیں ہیں اور دہ کلام تفسی کے حدوث کے قائل نہیں ہیں اور ہماری دلیل وہی ہے جوگزر چکی ہے کہ بیا اجماع سے ثابت ہے اور انبیا کے کرام سے متواتراً منقول ہے کہ اللہ تعالی متعلم ہے اور اس کاکوئی معلیٰ نہیں ہے سوا ہے اس کے کہ وہ کلام سے متصف ہواور لفظی حادث کا قیام ذاتِ باری تعالی کے ساتھ محال ہے لہذافسی قدیم کا قیام متعین ہوگیا۔





مخلوقیت کا ثبوت مانیں گے ہم اس سے مخلوقیت کی نفی نہیں کریں گے۔

خلاصہ یہ ہے کہ اگر ہماری طرح سے معتزلہ بھی ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے کلامِ نفسی کو ثابت مان لیس تو دونوں کے مابین کو کی بھی اختلاف نہیں ہو گاکیوں کہ دونوں فرلق اس صورت میں قدم کے ہی قائل ہوں گے۔لہذا یہ ثابت ہو گیا کی کرنزاع ہمارے اور ان کے مابین در حقیقت ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے کلامِ نفسی کے اثبات ونفی میں ہے ہمارے نزدیک ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے کلامِ نفسی کے اثبات ونفی میں ہے ہمارے نزدیک ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے کلامِ نفسی کے مشربیں۔

التنظيم وأما استدلالهم بأن القرآن متصف بما هو من صفات المخلوق وسمات الحدوث من التأليف والتنظيم والإنزال والتنزيل وكونه عربياً مسموعاً فصيحاً معجزاً إلى غير ذلك, فإنما يقوم حجة على الحنابلة لاعلينا, لأنا قائلون بحدوث النظم, وإنما الكلام في المعنى القديم.

تو جسمہ: -لیکن معتزلہ کا استدلال ہے ہے قرآن ان صفات سے متصف ہے جو مخلوق کی صفات اور حدوث کی علامات ہیں بینی تالیف، تنظیم ،انزال اور تنزیل سے اور قرآن کاعربی ہونامسموع فضیح اور معجز ہونااور اس کے علاوہ تواس سے حنابلہ پر ججت قائم ہوگی ہم پر نہیں کیوں کہ حدوث نظم کے ہم بھی قائل ہیں اور گفتگومعنی قدیم میں ہے۔

و اما استدلالهم بأن القر أن: - اس عبارت سے شارح نے كلامِ فنسى قديم كى نفى اور حدوث قرآن پر معتزلہ كے استدلال كوذكر كيا ہے۔

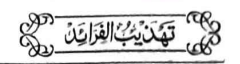
معتزلہ اپنے دعوے پراس طرح استدلال کرتے ہیں کہ قرآن مخلوق کی صفات سے متصف ہے اور حدوث کی علامات پر مشتل ہے۔ مثلاً تالیف، تنظیم ، انزال ، تنزیل ، عربی ہونا ، مسموع ہونا ، معجز ہونا اور ان کے علاوہ مثلاً ناسخ ہونا ، منسوخ ہونااور جو مخلوق کی صفات سے متصف ہوتا ہے وہ بھی مخلوق اور حادث ہوتا ہے۔

ہم ذیل میں ہرایک کے مفہوم اور حدوث کی توشیح کرتے ہیں۔

تاليف: -چندچيزول كواس طور پرجع كرناكه وه آليس مين بانهم مرتبط موجائي \_

معظيم: - لغوى عنى موتى كو دها على ميرونا، معكمين اور اصولين ادباً اور احراماً تاليف قرآن ير لفظ تظيم كا اطلاق





تالیف اور تنظیم میں سے ہرایک کا حدوث ظاہر ہے اس لیے کہ ان میں اجزاکی طرف احتیاج پایاجا تا ہے اور پھریہ کہ یہ مرتب کے محتاج ہوتے ہیں۔

انزال و تنزيل: - قرآن مقدس ميں انزال اور تنزيل دونوں كاورود ہے جيسے:

بے شک ہم نے اسے شب قدر میں اتارا۔ (کنزالا بیان)

"إِنَّا أَنْزَلْنُهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ فَ" (تدر:١)

اور جیسے: "وَ نَوْلُنْهُ تَنْفِيْلًا @" (بن اسرائل:١٠١) اور ہم نے اسے بتدر تے رور وکر اتارا۔ (کنزالا میان)

صاحب کشاف نے دونوں میں فرق بیہ بیان کیا ہے کہ انزال دفعتًا واحدہ نزول کے معنیٰ میں ہے اور تنزیل بتدر بھے نزول کے معنیٰ میں ہے۔ قرآن پاک کے لیے دونوں سیح ہیں لوح محفوظ سے آسان دنیا پر دفعتّا واحدہ نازل ہوااور آسان دنیا ہے بتدریج مینئیں سال کی مدت میں حضور ﷺ پراس کا نزول ہوا۔

ظاہرے کہ وہ صفت جو ذاتِ باری تعالی کے ساتھ ہے اس کا نزول محال ہے اس لیے کہ نزول ایک حرکت ہے اور متحرک جسم اور اس کے اعراض حادثہ ہیں معلوم ہواکہ انزال اور تنزیل دونوں حدوث کی علامات ہیں۔

و كونه عربيا: - ارشادبارى تعالى ب:

بے شک ہم نے اسے عربی قرآن اتارا۔ (کنزالا بیان)

" إِنَّا ٱنْزَلْنَهُ قُرْأَنَّا عَرَبِيًّا" (يوسف:٢)

زبان عربی کی وضع اہل عرب نے کی ہے اور وضعیت حدوث کو معتلزم ہے۔

مسموعاً:-ارشادبارى تعالى ب:

"وَ إِذَا قُرِئَ الْقُرُانُ فَاسْتَمِعُوالَكُ" (الاعراف:٢٠٨) اورجب قرآن پرهاجائة تواسه كان لكاكرسنو- (كنزالايمان)

اور سموع صوت ہے جو ہوا کے ساتھ قائم ایک عرض ہے اورعرض مخلوق اور حادث ہے۔

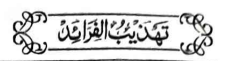
فصيحاً: فصيح وه كلام ہے جو واضح المعنی تهل اللفظ اور عمدہ ترتیب پر ہو۔

معجز:-مقابلے سے عاجز کرنے والا کلام یعنی فصاحت وبلاغت کے ایسے اعلیٰ معیار پر فائز ہوکہ وہ طاقتِ انسانی سے خارج ہوجائے۔

فصاحت اور اعجاز دونوں حادث ہیں فصاحت اس لیے حادث ہے کہ فصاحت کے لیے سلاست لفظ ضروری ہے اور سلاست کے لیے لفظ کا مانوسۃ الاستعال ہوناضروری ہے اور لفظ اور استعال دونوں حادث ہیں اور اعجاز اس لیے حادث ہے كة خصم كوچيلنج الفاظِ قرآنيه كوپيش كركے ہى ديا جاسكتا ہے كه اگر شھيں اس كے منزل من الله ہونے ميں شك ہے توان آيات وسور کاجواب پیش کرواور آیات وسور الفاظ و حروف سے مرکب ہیں اور ترکیب حدوث کی علامت ہے۔

وانمايقوم حجة على الحنابلة: -اس عبارت سے شارح معتزلہ کے اس استدلال کا جواب پیش کرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ اس استدلال کا حاصل ہیہے کہ کلام لفظی حادث ہے لہذا ہیا ستدلال حنابلہ کے خلاف توججت ہوسکتا ہے کیوں کہ وہی لوگ کلام لفظی کے قدم کے قائل ہیں، ہمارے خلاف بیہ جت نہیں ہوسکتا کیوں کہ کلام لفظی کے حدوث کے قائل ہم بھی ہیں البتہ ہم کلام نفسی کے قدم کے بھی قائل ہیں لیکن اس استدلال سے کلامِ تقسی کا حدوث ثابت نہیں ہو تاجب کہ ہماری بحث یہاں پر کلامِ تقسی





# 

الأصوات والمعتزلة لما لم يمكنهم إنكار كونه تعالى متكلماً ذهبوا إلى أنه تعالى متكلم بمعنى إيجاد الأصوات والحروف في محالها أو إيجاد أشكال الكتابة في اللوح المحفوظ وإن لم يقرأ، على اختلاف بينهم. وأنت خبير بأن المتحرك من قامت به الحركة, لا من أو جدها, وإلا يصح اتصاف البارى بالأعراض المخلوقة له تعالى والله تعالى عن ذلك علواً كبيراً.

تو جمہ: -اور جب معتزلہ سے ذاتِ باری تعالی کے متکلم ہونے کا انکار ممکن نہ ہوا تووہ لوگ اس کی طرف گئے کہ اللہ تعالی اصوات و حروف کے ان کی جگہوں میں ایجاد کے معلیٰ میں تکلم ہے یا کتابت کی شکلوں کولوح محفوظ میں پیدا کر دینے کے معلیٰ میں تکلم ہے اگر چہ وہ تلفظ نہیں کرتا ہے علی احتلاف اقو المهم اور تم خوب خبرر کھتے ہوکہ متحرک وہی ہوتا ہے جس کے ساتھ حرکت قائم ہوتی ہے وہ نہیں ہوتا جس نے حرکت کو ایجاد کیا ہے ور نہ باری تعالی کا اتصاف ان اعراض سے مسیحے ہوجائے گاجواللہ تعالی کا اتصاف ان اعراض سے سیحے ہوجائے گاجواللہ تعالی کی مخلوق ہیں اور اللہ تعالی اس سے بلندوبالا ہے۔

تشريــــــح

والمعتزلة لما لم يمكنهم: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ قرآن مقد س میں جابجاذاتِ باری تعالیٰ کے متکلم ہونے کا متکلم ہونے کی خبر کے تواتر کی بنا پر جب معتزلہ اس کے متکلم ہونے کا انکار نہ کر سکے تواضوں نے اس میں تاویل کرنا شروع کر دیا اور یہ کہنے گئے کہ اللہ تعالیٰ کے متکلم ہونے کا معنیٰ یہ نہیں ہے کہ اصوات و حروف سے مرکب کلام اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے، بلکہ اس کے متکلم ہونے کا معنیٰ یہ ہے کہ اس نے اصوات و حروف کو ان کی جگہوں میں پیدا کیا ہے جیسے کہ مقام طور ، شجر ہ موئی پٹلاٹیلگا، حضرتِ جرئیل کی زبان ، یا زبانِ رسالت ہٹلاٹیلگا اس کے متکلم ہونے کا معنیٰ یہ ہے کہ اس نے کتابت کی شکلوں یا نقوش کولوح محفوظ میں نقش کر دیا ہے۔

ون لم یقو أ:-اس عبارت کامطلب یہ ہے کہ عند المعتزلة الله تعالی کا تکلم اصوات و حروف کے ایجاد کے معنی میں ہے اگر چہ واجب تعالی اس کا تلفظ نہیں کرتا ہے اور تکلم بمعنی ایجادِ کلام کی صحت پر معتزلہ یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ اکثر مصنفین اپنی کتابوں میں کلام یاکسی قول کی نسبت اس کے قائل کی طرف کرتے ہیں جیسے قال الامام الرازی، هذا کلامه فی المحصول جب کہ اوراق پر صرف تحریروں کے نقوش ثبت ہوتے ہیں کلام یا قول کا اس کے متعلم یا قائل کے ساتھ قیام نہیں ہوتا ہے۔

علی اختلاف بینهم: -اس عبارت کامطلب یہ ہے کہ حضرتِ جرئیلِ امین کے ذریعہ ذاتِ واجب تعالی سے قرآن اخذ کرنے اور حاصل کرنے کی کیفیت میں معتزلہ کے مابین اختلاف ہے بعض معتزلہ یہ کہتے ہیں اللہ تعالی ایک صوت پیداکر تا اور حضرت جرئیل فلائیا اسے سن لیتے پھر بشکلِ وحی اسے لے کرانبیا کی بارگاہ میں اترتے اور بعض کا خیال یہ ہے کہ حضرتِ جرئیلِ امین لوحِ محفوظ پر کھے ہوئے ان نقوش کو دیکھ لیتے جو کلام باری تعالی پر دلالت کرتے ہیں پھر اسے لے کرانبیا ہے کرام کی بارگاہ میں حاضر ہوتے۔ پر کھے ہوئے ان نقوش کو دیکھ لیتے جو کلام باری تعالی پر دلالت کرتے ہیں پھر اسے لے کرانبیا ہے کرام کی بارگاہ میں حاضر ہوتے۔ و اُنت خبیر بان المتحرک: -اس عبارت سے شارح معتزلہ کے اس موقف کی تر دید کرتے ہیں ، فرماتے ہیں کہ

تم خوب اچھی سے واقف ہو کہ متحرک اسے کہتے ہیں جس کے ساتھ حرکت قائم ہوتی ہے اسے نہیں کہتے جس نے جسم میں حرکت پیدائی ہے اسود وہ گپڑا ہے جس کے ساتھ سواد قائم ہے صباغ اسود نہیں ہے جس نے کالے رنگ کو کپڑے میں ہمرا ہے ور نہ اگر اتصاف ایجاد شک کے معنیٰ میں ہو تولازم آئے گا کہ ذاتِ باری تعالیٰ ان تمام اعراض سے متصف ہوجائے جن کی اس نے تخلیق کی ہے۔ لہذا اب وہ اسود ہوجائے گا اس لیے کہ سواد کی اس نے ایجاد کی ہے یہ بھی لازم آئے گا کہ وہ ابیض ہوجائے اس نے سام کے اس کے کہ سواد کی اس نے ایجاد کی ہے یہ بھی لازم آئے گا کہ وہ ابیض ہوجائے اس کے کہ سواد کی اس نے ایجاد کی ہے کہ اس نے بیاض کو پیدا کیا ہے۔ علی ہذا القیاس ، تعالیٰ عن ذلك علو ا کبیر ا

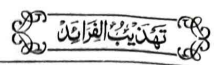
**ፊፊፊፊፊ** 

المسلومة ومن أقوى شبه المعتزلة أنكم متفقون على أن القرآن اسم لما نقل إلينابين دفتى المصاحف تواتراً, وهذا يستلزم كونه مكتوباً في المصاحف مقروء أبالألسن, مسموعاً بالآذان, وكل ذلك من سمات الحدوث بالضرورة. فأشار إلى الجواب بقوله: وهو أى القرآن الذي هو كلام الله تعالى مكتوب في مصاحفناً أى بأشكال الكتابة وصور الحروف الدالة عليه محفوظ في قلوبناً أى بالألفاظ المخيلة مقروء بالسنتنا بحروفه الملفوظة المسموعة مسموع بآذاننا بتلك أيضاً غير حال فيها أى مع ذلك ليس حالاً في المصاحف و لا في القلوب ولا في الألسنة و لا في الآذان, بل هو معنى قديم قائم بذات الله, يلفظ ويسمع بالنظم الدال عليه, ويحفظ بالنظم المخيل ويكتب بنقوش وأشكال موضوعة للحروف الدالة عليه, كما يقال: النار جوهر مضئى محرق يذكر باللفظ ويكتب بالقلم, و لا يلزم منه كون حقيقة النار صوتاً وحرفاً.

توجہہ: اور معزلہ کے شبہات میں سب سے قوی شبہہ یہ ہے کہ تم اس پر متفق ہو کہ قرآن اس کا نام ہے جو ہماری طرف مصاحف کی دود قتیوں کے بیج متوائراً منقول ہے اور یہ مصاحف میں قرآن کے لکھے ہونے زبان سے پڑھے ہونے اور کان سے سے ہونے کومسلزم ہے اور یہ سب بالبداہت صدوث کی علامات ہیں تو مصنف نے اپنے اس قول سے جواب کی طرف اشارہ کیا، اور وہ لیخی وہ قرآن جو اللہ کا کلام ہے "مصاحف میں لکھا ہوا ہے "لینی کتابت کی شکلیں اور حروف کی صورتیں جو کلام اللہ پردال ہیں، "ہمارے دلوں میں محفوظ ہے "لینی الفاظ مخیلہ کے ذریعہ "ہماری زبانوں سے پڑھاجا تا ہے "لینی اان حروف کے ذریعہ جو ملفوظ اور مسموع ہوتے ہیں، ہمارے کانوں سے آخیس حروف ملفوظ کے ذریعہ سناجا تا ہے ان میں حال نہیں ہے لینی ان سب کے باوجود وہ مصاحف میں حلول نہیں کیے ہوئے اور نہ ہی دلوں ، زبانوں اور کانوں میں ہی حال ہے بلکہ کلام فسمی ایک ایسامع کی ہوجود وہ مصاحف میں حلول نہیں ہے وہ انظم مے ذریعہ متلقط اور مسموع ہوتا ہے جواس پردال ہے اور قلم مخیلہ کے جو قدیم ہے اللہ تعالی کی ذات کے ساتھ قائم ہے وہ انظم مے ذریعہ متلقط اور مسموع ہوتا ہے جواس پردال ہے اور الفاظ کے ذریعہ وہ لکھا جاتا ہے جوان حروف کے لیے موضوع ہیں جو کلام قسمی پردلالت کر یہ میں جو کلام قسمی پردلالت کے بین جیسے کہ کہاجا تا ہے اور الفاظ کے ذریعہ وہ کی اسے جوان حروف کے لیے موضوع ہیں جو کلام قسمی پردلالت کرتے ہیں جیسے کہ کہاجا تا ہے اور آئل میں آتا کہ آگ کی حقیقت صوت اور حرف ہوجائے۔

و من اقوی شبه المعتزلة: - حدوث قرآن کو ثابت کرنے کے لیے معزلہ کی جانب سے اشاعرہ پر جوشبہات وارد کیے جاتے ہیں ان میں سب سے قوی شبہ ریہ ہے کہ اشاعرہ اس پر متفق ہیں کہ قرآن نام اس کا ہے جو ہماری طرف مصاحف





کی دو دفتیوں کے در میان کسل منقول ہو تا جلا آر ہاہے قرآن کی یہ تعریف اس بات کومتلزم ہے کہ قرآن مصاحف میں لکھا ہو، زبان سے اسے پڑھا جائے اور کان سے سنا جائے کیوں کہ نقل لکھنے ، پڑھنے اور سننے کومتلزم ہے اور لکھنا، پڑھنااور سننا حدوث کی علامات ہیں ، لہٰذامعلوم ہوا کہ قرآن مخلوق اور حادث ہے۔

و هو ای القر آن الذی هو کلام الله تعالی: - اس عبارت سے مصنف نے اس اعتراض کا جواب پیش کیا ہے، فرماتے ہیں کہ یہ بمیں سلیم ہے کہ قرآن کتابت کی شکلوں اور کلام فشی پر دلالت کرنے والے حروف کی صور توں کے ذریعہ مصاحف میں مکتوب ہے اور حروف ملفوظہ مسموعہ کے ذریعہ وہ بماری زبانوں سے پڑھا بھی جاتا ہے اور حروف ملفوظہ مسموعہ کے ذریعہ وہ بماری زبانوں سے پڑھا بھی جاتا ہے اور حروف ملفوظہ مسموعہ کے باوجود قرآن نہ تو مصاحف میں حلول کیے ہوئے ہے اور نہ ہی دلوں، ہمارے کانوں میں ہی وہ حلول کے ہوئے ہے بادی تعالی کے ساتھ قائم زبانوں اور کانوں میں ہی وہ حلول کیے ہوئے ہے بلکہ قرآن ایک ایسامعلی ہے جوقد یم ہے ذات باری تعالی کے ساتھ قائم ہے اور اس نظم سے جوقرآن یعنی کلام فسی پر دال ہے وہ یا جاتا ہے اور ان نقوش اور اشکال سے جوان حروف کے لیے موضوع ہیں جومعیٰ قدیم لیعنی کلام فسی پر دال ہیں لکھا بھی جاتا ہے اور ان نقوش اور اشکال سے جوان حروف کے لیے موضوع ہیں جومعیٰ قدیم لیمنی کلام فسی پر دال ہیں لکھا بھی جاتا ہے اور ان نقوش اور اشکال سے جوان حروف کے لیے موضوع ہیں اور جو ذات باری تعالی کی صفت قدیم اور اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اس کی حقیقت صوت، لفظ، قرآن سے عبارت ہو اور جو ذات باری تعالی کی صفت قدیم اور اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اس کی حقیقت صوت، لفظ، قرآت ہے اور آئی ہوجائے ہوں کی خوات ہو ہے اور کی کیا جاتا ہے اور آئی کی حقیقت صوت یا حرف ہوجائے۔

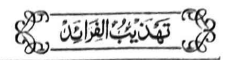
میں اور جو ذات باری تعالی کی صفت قدیم اور اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اس کی حقیقت صوت، لفظ، قرآت ہے اور آئی ہوجائے ہو کی خوات ہو ہوئے۔

**خلاصۂ جواب** بیہے کہ مکتوب مجفوظ، مسموع اور مقروء حروفِ منظومہ اور کلامِ لفظی کے اوصاف ہیں ، کلامِ نفسی جو حقیقت میں اللہ تعالیٰ کی صفت ہے ، اس کے اوصاف نہیں ہیں ، اس پران اوصاف کااطلاق مجازاً ہو تاہے۔ حدید یہ یہ یہ ہے۔

الكتابة تدل على العبارة, وهي على ما في الأعيان, ووجوداً في الأذهان, ووجوداً في العبارة, ووجوداً في الكتابة فلكتابة تدل على العبارة, وهي على ما في الأذهان, وهو على ما في الأعيان, فحيث يوصف القرآن بما هو من لوازم القديم كما في قولنا: القرآن غير مخلوق, فالمراد حقيقته الموجودة في الخارج, وحيث يوصف بما هو من لوازم المخلوقات والمحدثات يراد به الألفاظ المنطوقة المسموعة كما في قولنا: قرأت نصف القرآن, أو المخيلة كما في قولنا: حفظت القرآن, أو يراد به الأشكال المنقوشة كما في قولنا: يحرم للمحدث مس القرآن.

تو جدمہ: -اوراس کی تحقیق ہے کہ شی کا ایک وجود خارج میں اور ایک وجود ذہن میں ہوتا ہے اور ایک وجود لفظ اور ایک وجود کتابت میں ہوتا ہے توکتابت عبارت پر دلالت کرتی ہے اور عبارت اس وجود پر دلالت کرتی ہے جو ذہن میں ہے اور وجود ذہن اس وجود پر دلالت کرتی ہے جو خارج میں ہے توبلی ظاس کے کہ قرآن ان امور سے موصوف ہے جو قدیم کے لوازم ہیں جیسے کہ ہمارے قول: القر اُن غیر مخلوق اس سے مراد قرآن کی وہ حقیقت ہے جو خارج میں موجود ہے اور باعتبار اس کے کہ قرآن ان امور سے موصوف ہے جو مخلوق اور محد ثات کے لوازم سے ہیں اس سے مراد وہ الفاظ ہیں جو بولے اور سے جاتے ہیں جیسا کہ ہمارے قول: قول "قر اُت نصف القر اُن" میں ہے یا اس سے مراد وہ الفاظ ہیں جو خیال میں پائے جاتے ہیں جیسا کہ ہمارے قول:





"حفظت القرأن" میں ہے یااس سے وہ کلیں مراد ہوتی ہیں جونقش کی ہوئی ہیں جیسا کہ ہمارے قول:" بھر م للمحدث مس القرأن" میں ہے۔

وتحقيقه أن للشئى وجوداً في الأعيان. - اس عبارت سے شارح نے مذكوره جواب كى مزيد تحقيق اور وضاحت كى ہے۔ فرماتے ہیں کہ شی کے مختلف وجودات اور مختلف حیثیتیں ہوتی ہیں ان حیثیت مختلفہ کے اعتبار سے شی پر مختلف احکام لگائے جاتے ہیں شک کا ایک وجود نفس الا مری اور واقعی ہوتا ہے جسے وجودِ خارجی سے تعبیر کیا جاتا ہے بیکسی اعتبارِ معتبر اور لحاظِ لاحظ پر موقوف نہیں ہو تااور نہ ہی کسی کے تابع ہو تاہے اور شی کاایک وجود ذہن میں ہو تاہے جب ہماری قوت دراکہ شی کے وجود نفس الامری کاادراک کرتی ہے اور وہ شی ذہن میں متصور ہوتی ہے تواس کاوجود ذہن میں بھی ہوجاتا ہے جسے وجودِ ذہنی کہتے ہیں اور شی کاایک وجوداس لفظ کی صورت میں ہوتا ہے جو ہمارے منھ سے نکاتا ہے جسے وجودِ لفظی کہتے ہیں اور شی کاابیک وجود کتابت لیعنی اس نقش کی شکل میں ہوتا ہے جو کاغذ پر منقوش ہوتا ہے۔اب یہاں پرشی کے چار وجودات ہوئے۔(۱) وجودِ نفس الامری۔(۲) وجودِ ذہنی۔(۳) وجودِ لفظی۔(۴) وجودِ کتابی جن میں او کین شک کے وجود حقیقی ہوتے ہیں اور آخرین وجودِ مجازی ہوتے ہیں ان میں ملبہ الامتيازيه بكاول فقط مدلول موتاب اور رابع فقط دال موتاب ثاني اور ثالث من وجه دال اور من وجه مدلول موت بين رابع ثالث پراور ثالث ثانی پراور ثانی اول پردال موتاہے یعنی شک کاوہ وجود جو کتابت میں ہے اس وجود پر دلالت کرتاہے جولفظ میں ہاور وہ وجود جولفظ میں ہے اس وجود پر دلالت کرتاہے جوذ ہن میں ہے اور وہ وجود جوذ ہن میں ہے اس وجود پر دلالت کرتاہے جو نفس الامراور واقع لینی خارج میں ہے اس قیاس پر قرآن کے بھی وجودات اور حیثیتیں ہیں قرآن کا ایک وجودنفس الامری اور واقعی ہے۔ایک اس کاوجود ذہنی ہے ایک وجوداس کالفظ میں ہے اور ایک وجود کتابت میں ہے توجب قرآن کواس حیثیت سے محیث کیا جائے کہ وہ قدیم کے بوازم سے متصف ہے جیسے کہ"القر ان غیر مخلوق"تواس وقت قرآن سے مراداس کا وجودِ نفس الامری اور واقعی ہوگا جسے کلامِ نفسی کہتے ہیں جو کہ ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہے اور قدیم ہے اور جب قرآن کواس حیثیت سے محیث کیاجائے گاکہ وہ مخلوق اور محد ثات کے لوازم سے متصف ہے تواس وقت قرآن سے دیگر وجودات مراد ہوں گے مثلاً جب کہا جائے گا: "قر أت نصف القر أن" تواس سے مرادوہ الفاظ مول عے جومتلقظ اور مسموع موتے ہیں اور جب بیکہا جائے گا: "حفظت القرأن" تواس سے قرآن کے وہ الفاظ مراد ہوں گے جو قوت خیال میں پائے جاتے ہیں اور جب یہ کہا جائے گا: " يحرم للمحدث مس القرأن" تواس سے مرادوہ اشكال ونقوش ہوں گے جو كاغذ پر منقش اور مرسوم ہيں۔

عواب کاحاصل ہے ہے کہ لکھنا، پڑھنا، ذہن نثین کرنا، بلاشبہہ یہ سب حدوث کی علامات ہیں لیکن ان سے کلام لفظی متصف ہوتا ہے کلامِ نفسی قدیم متصف نہیں ہوتا ہے کلامِ نفسی قدیم مدلول ہے اور کلامِ لفظی حادث دال ہے اور دال کا حدوث مدلول کے حدوث کومتلزم نہیں ہوتا ہے۔

## **ተተ**

المصاحف المنقول بالتواتر و و و الشرعية هو اللفظ دون المعنى القديم عرفه أئمة الأصول بالمكتوب في المصاحف المنقول بالتواتر و و و و و السمال النظم و المعنى جميعاً و النظم من حيث الدلالة على المعنى لالمجرد المصاحف المنقول بالتواتر ، و و و و السمال النظم و المعنى لا المحرد المحرد المنقول بالتواتر ، و و و و المعنى لا المحرد المحرد المنقول بالتواتر ، و و و و المعنى لا المحرد المنقول بالتواتر ، و و و و المعنى لا المحرد المنقول بالتواتر ، و و و المعنى لا المحرد المنقول بالتواتر ، و و المنقول بالتواتر ، و و المنقول بالتواتر ، و المنقول بالتواتر ، و المنقول بالتواتر ، و التواتر ، و ا



المعنى. و اما الكلام القديم الذى هو صفة الله تعالى فذهب الأشعرى إلى أنه يجوز أن يسمعه و منعه الأستاذ أبو إسحاق الإسفر ائنى، و هو اختيار الشيخ أبى منصور الماتريدى، فمعنى قوله تعالى: "حتى يسمع كلام الله "مايدل عليه, كما يقال: سمعت علم فلان، فموسى عليه السلام سمع صوتاً دالاً على كلام الله تعالى، لكن لما كان بلاو اسطة الكتاب والملك خص باسم الكليم.

تو جسمه: -اور جب احکام شرعیه کی دلیل لفظ ہے نہ کہ معنی قدیم توائمۂ اصول نے قرآن کی تعریف المکتوب فی المصاحف المنقول بالتو اتو سے کی ہے اور قرآن فلم وعلیٰ کے مجموعے کو قرار دیا ہے یعنی فلم کواس حیثیت سے کہ وہ معلیٰ پر دلات کرے نہ کہ صرف معلیٰ کولیکن وہ کلام قدیم جواللہ تعالیٰ کی صفت ہے امام اشعری اس کی طرف گئے ہیں کہ اس کا سننا ممکن ہے اور استاذ ابواسحاق اسفرائی نے اس سے انکار کیا ہے اور یہی شیخ ابو منصور ماتریدی کا پسندیدہ موقف ہے۔ لہذ االلہ تعالیٰ کے قول: " کہ ٹی یَسْمَع کی گئے الله "سے وہ مراو ہے جو کلام اللہ پر دال ہے جیسے بولا جاتا ہے: "سمعت علم فلان" مولی عَلَیدِ الله فی یہ جو اللہ تعالیٰ کے کلام پر دلالت کرتی ہے لیکن انھوں نے کتاب اور فرشتہ کے واسطہ کے بغیر ماعت کی ہے اس لیے وہ کلیم کے نام سے خاص کیے گئے۔

ماقبل میں معتزلہ کے اعتراض کا جو جواب پیش کیا گیا ہے اس کا حاصل ہے ہے کہ کلام نفسی پر قرآن کا اطلاق حقیقت ہے اور الفاظ و نقوش یعنی کلام لفظی پر قرآن کا اطلاق مجازاً ہے اب اس پر بیا شکال وارد ہوگا کہ اگر ایسا ہے تولازم آئے گا کہ انکہ اصول نے المکتوب فی المصاحف المنقول بالتواتر سے قرآن کی جو تعریف کی ہے وہ صحیح نہ ہواس لیے کہ بیہ تعریف قرآن کے کلام لفظی ہونے پر دلالت کرتی ہے جب کہ آپ کے قول کے مطابق کلام لفظی حقیقت میں قرآن نہیں ہوئی ہے، حقیقت میں قرآن کی تعریف نہیں ہوئی ہوئی ۔ ہے، حقیقت میں قرآن کی تعریف نہیں ہوئی مجازی قرآن کی تعریف ہوئی۔

ولما كان دليل الأحكام الشوعية: -اس عبارت سے شار آس اشكال كا جواب پيش كرتے ہيں جس كا حاصل بيہ كہ امر أصولِ فقة كا مقصود اصلى ادكام شرعيه مثلاً وجوب، حرمت، ندب وغيره پر استدلال كرنا ہے اور ادكام شرعيه پر استدلال الفاظ بى سے ممن ہے معنى قديم كے جيز خفا ميں ہونے كى وجہ سے اس سے استدلال نہيں ہوسكتا ہے -اس ليے انھوں نے كلام لفظى كى تعريف پر اقتصار كرتے ہوئے قرآن كى بي تعريف كى قرآن اس نظم كانام ہے جو مصاحف ميں لكھا ہوا ہے اور متواتراً منقول ہے۔ وجعلو ہ اسماللنظم و المعنى: -اس عبارت سے شار ح فرماتے ہيں كہ ائم مناصول اپنے مقصود كے پيش نظر قرآن كى تعريف ايسے انداز سے كرتے ہيں جس سے ظاہر ہوتا ہے كہ ان كے نزديك قرآن فقط الفاظ و نقوش كانام ہوليكن حقيقت بيہ كہ يہ لوگ قرآن كا اطلاق نظم و معنى كے مجموعہ پر كرتے ہيں فقط الفاظ كا يا فقط معانى كانام قرآن نہيں ركھتے جيسا كہ صاحبِ توشي فرماتے ہيں:" مشائحنا قالو اأن القر أن ھو النظم و المعنى و الظاھر ان مر ادھم النظم الدال على المعنى."

لالمجر دالمعنی:-اس عبارت نے شارح فرماتے ہیں کہ اصولین خضرات کے نزدیک قرآن فقط معلیٰ کا نام نہیں ہے یافقط لفظ کا نام نہیں ہے بلکہ نظم اور معلیٰ دونوں کا نام قرآن ہے۔

در حقیقت مشائخ کے اس کلام ہے مقصود کہ قرآن نظم وعلیٰ کے مجموعہ کا نام ہے اس وہم کا ازالہ کرناہے جو حضر**ت امام** عظم ابو حنیفہ رالٹھالگٹے کے اس قول سے پیدا ہوا ہے جوزبان فارسی میں جوازِ قراَت ہے تعلق ہے جس سے میہ ظاہر ہو تا ہے کہ قرآن فقط معنیٰ کانام ہو کیوں کہ اگر ایسانہ ہو تا تو حضرت امام اعظم فارسی زبان میں قراَت کونماز میں جائز قرار نہ دیتے۔ بعض لوگوں نے امام عظم کے اس قول کی بیہ توجیہ کی ہے کہ زبانِ فارسی فصاحت وبلاغت میں زبانِ عربی کے قریب

ہے لہذانظم عربی فارسی میں قرأت کے وقت تقدیراً موجودہے۔

اس کی اور بھی توجیہات کی گئی ہیں لیکن صحیح یہ ہے کہ حضرتِ امامِ اظلم ابوحنیفہ ڈالٹنے لیے اس قول سے صاحبین کے قول عدم جواز قرائت بالفاری کی طرف رجوع کرلیاہے جبیباکہ ہدایداور فتح القدیر میں اس کی صراجت کی گئی ہے

واما الكلام القديم: - اس عبارت سے شارح نے بير بحث پيش كى ہے كه كلام تفسى قديم جوذات بارى تعالى كى صفت اور اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اس کاسنناممکن ہے یاممکن نہیں ہے اس سلسلے میں دو قول پیش کیے ہیں ایک جوازِ

ساع اور دوسراعدم جواز ساع کا۔

حضرت سین ابوالحن اشعری کاموقف بیہے کہ خرقِ عادت کے طور پراس کی ساعت ممکن ہے گو کہ وہ آواز کی قبیل سے نہیں ہے جبیاکہ دنیاوی عادت کے برخلاف بروزِ قیامت ذاتِ باری تعالی کی رویت ممکن ہے گوکہ وہ شکل و مکان اور جہت وغیرہ سے مبرا ہے جوکہ رویت کی شرائط میں ہے ہیں امام اشعری بہ فرماتے ہیں کہ ساع حاسہ یانفس میں ذاتِ باری تعالیٰ کے خلق سے ہوتا ہے۔ لہذاذاتِ باری تعالی کے لیے میکن ہے کہ وہ ساع کاخلق کر دے خواہ مسموع اصوات کی قبیل سے ہویانہ ہواس تقدیر پروصف مسموعیت کلام نفسی قدیم اور کلام لفظی حادث دونول میں مشترک ہوگا۔ لہذایہ بھی ممکن ہے کہ وہ کلام جوساع سے موصوف ہے اس سے مراد کلام نقسی ہوجیساکہ حضرتِ مولی بھلائیا نے کلام حق سجانہ تعالی کوسناہے اور بدیجی ہوسکتاہے کہ اس سے مراد کلام لفظى موجيك كه بهاراييةول"سمعت القرأة"

اور حضرت الاستاذامام الكبير ابواسحاق اسفرائي رالتفطيخية كاموقف بيه ہے كلام نفسى قديم كاسنناممكن نہيں ہے۔اس ليے کہ مموع کا بالبداہت صوت ہونا ضروری ہے اور کلام نفسی صوت کی قبیل سے نہیں ہے اس تقذیر پر کلام مسموع سے مرادوہ کام ہے جو فقط لفظی ہے اور کلام نفسی پر دال ہے۔

شارح فرماتے ہیں کہ حضرت شیخ ابو منصور ماتریدی کا بھی یہی موقف ہے کہ کلامِ نفسی قدیم غیر مسموع ہے اس کی ساعت ممکن نہیں ہے۔

فمعنى قوله تعالى حتى يسمع كلام الله: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہيں كه قرآن باك كى جن آيات سے بظاہر میعلوم ہوتاہے کہ کلام باری تعالی کی ساعت ہوسکتی ہے، مثلاً قرآن پاک کی میآیت:

حَتَّى يَسْمَعَ كُلْمَ اللهِ" (التوب:٢)

اسے پناہ دوکہ وہ اللہ کا کلام سے۔ (کنزالا بمان) اس آیت میں کلام الله کی ساعت سے مراد اس کلام لفظی کی ساعت ہے جو کلام نفسی پر دلالت کر تاہے جیسے بولاجاتا ے:"سمعت علم فلان" میں نے فلال کے علم کوسنا۔اس سے مرادبیہ ہے کہ میں نے فلاں سے ایسے الفاظ اور ایسی ہاتیں



سنیں جواس کی جلالتِ علمی پر دال ہیں بیہ مطلب نہیں ہے کہ میں نے حقیقی طور پر علم کوسناکیوں کیلم ایک ایسی کیفیت کا نام ہے جوذ ہن کے ساتھ قائم ہوتی ہے اور غیرمسموع ہے لہٰذاآیت میں کلامِ لفظی ہونامتعیّن ہے۔

فموسی علیه السلام سمع صوتا: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ حضرت موئی غلاقی انے بھی کلامِ فسی کونہیں سناتھا بلکہ اس آواز کوسناتھا جو کلامِ فسی پر دال تھی، اب اس پر یہ اشکال ہوتا ہے کہ حضرتِ موئی غلاقیا آگی طرح سے ہم میں سے چخص اس آواز کوبی سنتا ہے جو کلامِ فسی پر دلالت کرتی ہے اس میں حضرتِ موئی غلاقی ہی کوئی تخصیص نہیں ہے تو آخراس کی کیا وجہ ہے کہ حضرتِ موئی غلاقیا آگا کو کلیم اللہ کہا جاتا ہے کی اور پر کلیم اللہ کا اطلاق نہیں ہوتا شارح اس کا یہ جواب پیش کرتے ہیں کہ حضرتِ موئی غلاقیا آگا نے اس آواز کو بغیر فرشتے اور کتاب لینی نقوش مرسومہ کے واسطے کے سن تھی اس لیے پیش کرتے ہیں کہ حضرتِ موئی غلاقیا آگا نے اس آواز کو بغیر فرشتے ہیں اس لیے ہمیں کلیم سے موسوم نہیں کیا جاتا ہے، یہ جواب مضرت شیخ ابو اسے اس اس اس کے ہمیں کیا میں کہ حضرتِ موئی غلاقیا ہے اس آواز کو ہر حضرت سے جمیع بدن سے جمیع بدن سے سنتے ہیں اس لیے انھیں کلیم کہتے ہیں۔

حضرت امام غزالی حضرت شیخ ابوالحن اشعری کی تبعیت میں فرماتے ہیں حضرتِ موٹی ﷺ آپائے کلامِ نفسی کو بغیر صوت و حرف کے سناتھااس میں کوئی استبعاد اس لیے نہیں ہے کہ حق سبحانۂ تعالیٰ اس پر قادر ہے جیسے کہ چیونٹیاں ہیں جن سے جمیع افعال کاصدور صرف قوت شامہ سے ہو تاہے۔

### 2

\* فإن قيل: لوكان كلام الله تعالى حقيقة في المعنى القديم مجازاً في النظم المؤلف يصح نفيه عنه بأن يقال: ليس النظم المنزل المعجز المفصل إلى السور والآيات كلام الله تعالى والإجماع على خلافه وأيضاً: المعجز المتحدى به هو كلام الله تعالى حقيقة مع القطع بأن ذلك إنما يتصور في النظم المؤلف المفصل إلى السور ، إذ لا معنى لمعارضة الصفة القديمة . قلنا: التحقيق أن كلام الله تعالى اسم مشترك بين الكلام النفسي القديم ومعنى الإضافة كونه صفة له تعالى و بين اللفظى الحادث المؤلف من السور و الآيات و معنى الإضافة أنه مخلوق الله تعالى ، ليس من تأليفات المخلوقين ، فلا يصح النفى أصلاً و لا يكون الإعجاز و التحدى إلا في كلام الله تعالى .

توجہہ: -اگریہ اعتراض کیاجائے کہ معنی قدیم میں اگر کلام اللہ تعالی کا استعال حقیقت اور نظم مرتب میں مجازاً ہو تو نظم مرتب میں مجازاً ہو تو نظم مرتب میں مجازاً ہو تو نظم جو نازل کی گئی ہے اور حدا بجاز پر فائز ہے آیتوں اور سور توں ہے جس کی تفصیل کی گئی ہے وہ اللہ تعالی کا کلام نہیں ہے حالاں کہ اجماع اس کے برخلاف ہے ۔ لہذ آ مجزاور جس کے مقابلے کی دعوت دی گئی ہے وہ حقیقت میں اللہ تعالی کا کلام ہے اس کے یقینی ہونے کے ساتھ کہ مقابلے اور معارضے کا تصور اس نظم مرتب میں ہی متصور ہے جس کی سور توں کی طرف تفصیل کی گئی ہے کیوں کہ صفت قدیمہ سے معارضے کا کوئی مطلب نہیں ہے ہم کہیں گے کہ متحقیقی بات ہے کہ کلام اللہ تعالی کلام نفسی قدیم میں ایک مشترک سم ہے اور اضافت کا مفہوم ہیہ کہ وہ اللہ تعالی کی صفت ہے اور اس لفظی حادث کے در میان مشترک ہے جو سور توں اور آیتوں سے مرکب ہے اور اضافت کا مفہوم ہیہ کہ وہ اللہ تعالی کی مقت ہے کہ وہ اللہ تعالی کی مقت کے خلوق ہے مخلوق ہے میں ایک مشترک ہوگی۔ اور ای خلوق ہے مخلوق اور آیتوں سے مرکب ہے اور اضافت کا مفہوم ہیہ کہ وہ اللہ تعالی کی مقت کے مقاوق ہے مخلوق ہے میں ایک مشترک ہے جو سور توں اور آیتوں سے مرکب ہے اور اضافت کا مفہوم ہیہ کہ وہ اللہ تعالی کی مقت ہوگوت ہے مخلوق ہے مخلوق ہے میں ایک مشترک ہے جو سور توں اور آیتوں سے مرکب ہے اور اضافت کا مفہوم ہیہ کہ کہ میں ہوگی۔ اور ای خلوق ہے مخلوق ہے میں ایک مشترک ہوگی اور اعجاز اور تحدی اللہ تعالی ہی کے کلام میں ہوگی۔

فان قبل: او کان کلام الله تعالى: -اس عبارت سے ایک اشكال پیش كیا گیا ہے جس كی تقریر سے پہلے بیز بن میں ركھنا عِهِ هِهِ كَمَاقِبِلَ مِين قول مصنف"ليس من جنس الحروف والإصوات"اور قول شارح"معني قديم قائم بذات الله تعالىٰ يلفظ و يسمع بالنظم الدال عليه" اور "حَتَّى يَسْمَعُ كَلْمَ اللهِ مَا يَدُلُّ عَلَيْهِ" بيرارے اقوال اس پر دلالت كرتے ہيں كە كلام تقسى پر كلام الله كااطلاقِ حقيقت ہے اور كلام لفظى پر كلام الله كااطلاق بطور مجازتے چوں كە كلام الفله پر ولالت كرتا ہے اس ليے تسمية الدال باسم المدلول كي قبيل ہے كلام لفظي كوبھي كلام الله كہاجا تا ہے ،اس تقدير پراب اعتراض ميد وارد ہو گاکہ اگر نظم مرتب مسموع اور مقروء پر کلام اللہ تعالی کااطلاق بطور مجازے تولازم آئے گاکہ اس نظم مرتب سے کلام اللہ کی نفی صحیح ہوجائے یعنی یہ کہنا میں ہوکہ وہ نظم جس کانزولِ حضور ﷺ پر ہواہ اور جوحدا عجاز پر فائزہ ادر اہلِ عرب کو جس سے چیلنج کیا گیا ہے اور جس میں آیات و سور سے تفصیل کی گئ ہے وہ اللہ کا کلام نہیں ہے اس لیے کہ بیر ضابط مسلم ہے کہ اگر کسی لفظ کامعنی متعمل فید معنی موضوع له اصلی کاغیر ہو تواس معنی ستعمل فیہ سے لفظ کے حقیقی معنی کی نفی سیح ہوتی ہے مثلاً اگر لفظ اسد کا استعمال رجل شجاع کے معنیٰ میں کیاجائے تورجل شجاع ہے اسدیت کی نفی سیح ہوگی یعنی یہ ہماضیح ہوگا کہ رجل شجاع اسد نہیں ہے۔لہذااگر کلام لفظی پر کلام الله کااطلاق بطور مجازے توبیہ کہناتیجے ہوگا کہ وہ اللہ تعالی کاکلام نہیں ہے جب کہ اجماع اس کے برخلاف ہے، بلکہ جو تحض اس کا عقادر کھتا ہے کہ وہ اللہ کا کلام نہیں ہے انسانی مخترعات میں سے ہے وہ کافر ہے۔ نیز بلغائے عرب کوجس کلام سے جیلنج کیا گیا ہے وہ یقینی طور پر الله کا کلام ہے اور معارضے اور مقابلے کی دعوت کا تصور صرف اسی نظم میں متصور ہے جس کی سور تول کی طرف تفصیل کی گئے ہے اور جومموع اور مقروء ہے کیول کہ کلام فسی جوصفت قدیمہ ہے اس کی انھیں معرفت ہی نہیں ہے بلکہ صفت قدیمہ کے مثل لاناان کی وسعت ہی میں نہیں ہے توجو چیز ممکن ہی نہیں ہے اس میں انھیں وعوتِ مناظرہ اور معارضكيے دى جاسكتى ہے۔ لہذا ثابت ہواكہ متحدى بدكلام لفظى ہى ہے۔

معلوم ہواکہ وہ کلام جس کی ہم تلاوت کرتے ہیں اور جو دو دفتیوں کے زیج ہم تک متواتراً منقول ہے مسموع اور مقروء ہے وہ حقیقت میں اللہ کا کلام ہے نہ کہ بطور مجازی

قلنا: التحقیق أن کلام الله تعالی: -شارح اس عبارت سے اس اعتراض کا جواب پیش کرتے ہیں جواب کا حاصل سے کہ لفظ و عنی ہر ایک میں اشتراکے فظی کے طور پر کلام الله کا اطلاق حقیقت ہے کسی پر مجاز نہیں ہے ہاں مشاکع کلام الفظی ہے کا م اللہ کا اطلاق کا نام مجازر کھتے ہیں کیوں کہ یہ علاقۂ دلالت کے پائے جانے کی بنا پر مجاز کے مشابہ ہے۔

شارح جوابافرماتے ہیں کہ تحقیق یہی ہے کہ اسم کلام اللہ کلامِ فضی قدیم اور کلامِ لفظی حادث دونوں میں مشترک ہے اور
دونوں میں سے ہرایک کلام اللہ کے اسلی اور حقیقی معنیٰ ہیں ہاں بہ ضرور ہے کہ جب بہ کہاجائے کہ کلامِ فسی اللہ کاکلام ہے توکلام ک
نات داجب تعالی کی طرف جواضافت ہوگی اس کا مطلب بہ ہوگا کہ دہ اللہ تعالی کی صفت قدیم ہے اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے
اور جب بہ کہاجائے گاکہ کلامِ لفظی جوآیات و سور سے مرکب ہے دہ اللہ کاکلام ہے تواس صورت میں کلام کی ذات واجب تعالی ک
طرف اضافت کا مطلب بہ ہوگا کہ دہ اللہ تعالی کی مخلوق ہے۔ یعنی ایجادِ صوت سے یالومِ محفوظ میں ایجادِ نقوش سے یاقلبِ رسول
میں حدف کے ادماک کے معلیٰ میں دہ اللہ تعالی کی مخلوق ہے بندول کی تالیفات کا اس میں دخل نہیں ہے۔ لہذا جب کلام اللہ

رونوں معنی میں شرک ہے تو کس ہے بھی کلام اللہ تعالی کی نفی سے جے نہیں ہوگی کیوں کہ لفظ مشترک کاہر معنی معنی موضوع لہ اصلی ہوتا ہے اور ہر معنی میں اس کا استعال حقیقت ہوتا ہے اور حقیقت سے حقیقت کی نفی ضرور صحیح ہوتی ہیں ہوتی ہے اس طرح تحدی اور معارضہ بھی اللہ تعالی ہے ہی کلام میں ہوگا بایں معنی کہ وہ اللہ تعالی کا کلام بغیر واسطے کے ہے۔ برخلاف ہمارے کلام کے کہ یہ بھی اللہ کے خلق سے ہے کیکن اس میں ہمارے کسب کا دخل ہے اس لیے اسے کلام اللہ نہیں کہا جائے گا۔

ہمارے کلام کے کہ یہ بھی اللہ کے خلق سے ہے لیکن اس میں ہمارے کسب کا دخل ہے اس لیے اسے کلام اللہ نہیں کہا جائے گا۔

ہمارے کلام کے کہ یہ بھی اللہ کے خلق سے ہے لیکن اس میں ہمارے کسب کا دخل ہے اس لیے اسے کلام اللہ نہیں کہا جائے گا۔

الكلام في التحقيق وبالذات اسم للمعنى القائم بالنفس، وتسمية اللفظ به ووضعه لذلك إنما هو باعتبار دلالته على المدنى، فلانزاع لهم في الوضع والتسمية.

تو جہمہ: -اوربعض مثاکنی عبارت میں جویہ واقع ہے کہ (کلام اللہ کا اطلاق نظم میں) مجاذہ اس کا میعنی نہیں ہے کہ کلام اللہ کا اطلاق نظم میں) مجاذہ اس کا میعنی نہیں ہے کہ کلام اللہ حقیقت میں اور بالذات اس معنی کا اسم ہے کہ کلام اللہ حقیقت میں اور بالذات اس معنی کا اسم ہے جو ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہے اور لفظ کو کلام سے موسوم کرنا اور کلام اللہ کی لفظ کے لیے وضع لفظ کے معنی پر ولالت کرنے کے اعتبار سے ہے۔ لہذا وضع اور تسمیہ میں مشائخ میں کوئی نزاع نہیں ہے۔

و ماوقع فی عبار ہ بعض المشائخ: -اس عبارت سے ایک سوال مقدر کا جواب پیش کیا گیاہے سوال ہیہ کہ آپ ہے کہتے ہیں کہ کلام اللہ کلام فضی اور کلام لفظی دونوں میں مشترک ہے اور دونوں میں اس کا استعال حقیقت ہے جب کہ بعض مشائح کی عبار توں سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ کلام اللہ کا اطلاق کلام لفظی پر مجاز ہے۔ لہذا آپ کا یہ قول بعض مشائح کی تصریحات کے خلاف ہے۔

جواب کا خلاصہ بیہ ہے کہ لفظ مجاز اشتراک فظی کے طور پر دو معنول میں متعمل ہوتا ہے ایک توبیہ ہے کہ لفظ کامعنی مستعمل فیہ معنی موضوع اصلی کا غیر ہواور اصلی معنی کے عدم مراد پر کوئی قرینہ بھی قائم ہے جیسے عندی اسد شاکی السلاح اور مجاز کا دوسرامعنی بیہ ہے کہ دہ کسی دوسری شی کے واسطہ سے کی عنی کے لیے موضوع ہومشائے کے کلام میں مجاز سے یہی معنی ثانی مراد ہے معنی اول مراد نہیں ہے۔

یعنی مشائے نے جو پیے کہا ہے کہ کلام اللہ کا اطلاق نظم کلام پر بطور مجازہے اس سے مشائے کی مرادیہ نہیں ہے کہ کلام اللہ فظم مرکب کے لیے موضوع ہی نہیں ہے بلکہ مشائے کی مراداس سے بیہ کہ اولاً کلام اللہ کی وضع کلامِ نفسی کے لیے ہوئی ہے کہ وہ کلامِ نفسی پر دلالت کر تا ہے ۔ لہذا عند المشائح نفظ کلام اللہ دونوں کے لیے موضوع ہوا اور دونوں اس کے معنی موضوع کہ اصلی ہوئے۔ لہذا دونوں معنیٰ میں اس کا استعال حقیقت کہلائے گا البتہ معنی ثانی کامعنی اول کے ساتھ دلالت کی شکل میں ایک رشتہ اور تعلق پایاجا تا ہے اس بنا پرمعنی ثانی مجازکے مابین لفظ مشاہ ہوگیا ہے اس وجہ سے مشائخ نے بیا کہ دیا کہ معنی ثانی میں کلام اللہ کا اطلاق بطور مجاز ہے۔ لہذا مشائخ کے مابین لفظ کلام اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا محن کے موضوع ہونے نہ ہونے میں کوئی نزاع اور اختلاف نہیں ہے۔

السفات و ذهب بعض المحققين إلى أن المعنى في قول مشائخنا: "كلام الله تعالى معنى قديم" ليس في مقابلة اللفظ حتى يراد به مدلول اللفظ و مفهومه , بل في مقابلة العين , والمراد به ما لا يقوم بذاته كسائر الصفات و مرادهم أن القرآن اسم اللفظ و المعنى شامل لهما , وهو قديم لا كما زعمت الحنابلة من قدم النظم المؤلف المرتب الأجزاء , فإنه بديهي الاستحالة , للقطع بأنه لا يمكن التلفظ بالسين من "بسم الله" إلا بعد التلفظ بالباء , بل معنى أن اللفظ القائم بالنفس ليس مرتب الأجزاء في نفسه كالقائم بنفس الحافظ من غير ترتب الأجزاء , و تفدم البعض على البعض , و الترتب إنما يحصل في التلفظ و القراءة لعدم مساعدة الآلة , و هذا هو معنى قولهم: المقروء قديم و القراءة حادثة , و أما القائم بذات الله تعالى فلا ترتب فيه , حتى أن من سمع كلامه تعالى سمعه غير مرتب الأجزاء لعدم احتياجه إلى الآلة , هذا حاصل كلامه .

تر جسمہ: -اوربعض محقین اس کی طرف گئے ہیں کہ ہمارے مشائخ کے قول "کلام الله تعالیٰ معنی قلیم"
میں معنیٰ لفظ کے مقابل میں نہیں ہے کہ اس سے لفظ کا مدلول اور مفہوم مراد ہوبلکہ وہ عین کے مقابل میں ہے اور مرادیہ کہ
وہ بذاتہ قائم نہ ہودیگر صفات کی طرح سے اور ان کی مراد ہہہے کہ قرآن لفظ وعنیٰ دونوں کا اسم ہے دونوں کو شامل ہے اور وہ
قدیم ہے ایسانہیں ہے جیسا کہ حنابلہ نے گمان کیا ہے لین نظم مرکب، مرتب الاجزا کا قدیم ہونا کیونکہ اس کا محال ہونابد یہی
ہے اس بات کے یقینی ہونے کی وجہ سے کہ لبم اللہ کی سین کا تلفظ اس کی "با" کے تلفظ کے بعد ہی ممکن ہے بلکہ مطلب یہ
ہے کہ وہ لفظ جونفس کے ساتھ قائم ہے وہ فی نفسہ مرتب الاجزانہیں ہے جیسے کہ وہ لفظ جونفس حافظ کے ساتھ قائم ہے غیر
مرتب الاجزائے اور بعض کی بعض پر تقدم اور ترتب تلفظ اور قرآت میں حاصل ہوتا ہے آلہ کی عدم موافقت کی وجہ سے یہی
مطلب ہے ان کے اس قول کا کہ مقروء قدیم ہے اور قرآت حادث ہے لیکن وہ کلام جوذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہے
اس میں کوئی ترتیب نہیں ہے یہاں تک کہ جس نے اللہ تعالیٰ کے کلام کو سنا ہے اس نے غیر مرتب الاجزائی سنا ہے اس کے اس موتا ہے اس کی غیر مرتب الاجزائی سنا ہے اس کے اس کی غیر مرتب الاجزائی سنا ہے اس کے اس موتا ہے اس کے غیر مرتب الاجزائی سنا ہے اس کے کلام کو سنا ہے اس نے غیر مرتب الاجزائی سنا ہے اس کے کلام کو سنا ہے اس نے غیر مرتب الاجزائی سنا ہے اس کے کلام کو سنا ہے اس نے غیر مرتب الاجزائی سنا ہے اس کے کلام کو سنا ہے اس کے غیر مرتب الاجزائی سنا ہے اس کے کلام کو سنا ہے اس کے غیر مرتب الاجزائی سنا ہے اس کے کلام کو سنا ہے اس کے خوال موافقت کی کلام کو سنا ہے اس کی غیر مرتب الاجزائی سنا ہے اس کے کلام کا ماصل ہے ۔

بعض اشاعرہ کا مذہب سے کہ جیسے کلام فنسی ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہے اسی طرح نظم کلام بھی ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہے۔

یہ موقف اگر ثابت ہوجائے تو بہت سارے اشکالات خود بخود رفع ہوجائیں گے شارح اولاً بعض اشاعرہ کے اس موقف کوذکر کرتے ہیں پھر ثانیّا اس کی تضعیف بھی کرتے ہیں۔

و ذھب بعض المحققین: - بعض اشاعرہ مثلاً علامہ عضد الدین صاحب مواقف کا قول ہے ہے کہ علیٰ بھی لفظ کے مقابلے میں بولا جاتا ہے اور بھی عین کے مقابلے میں جب لفظ کے مقابلے میں بولا جائے تواس سے مراد لفظ کا مفہوم اور مدلول ہوتا ہے بعن جس پر لفظ دلالت کرتا ہے اس تقدیر پر معلیٰ اور ہوگا لفظ اور ہوگا اور معلیٰ جب عین کے مقابلے میں بولا جائے تواس سے مراد وہ ہوتا ہے جو قائم بذاتہ نہ ہوکیوں عین جو ہر قائم بذاتہ کا نام ہے توظا ہر ہے کہ جو اس کا مقابل ہوگا اس میں قیام بذاتہ کا مفہوم معتر نہیں ہوگا اس تقدیر پر معلیٰ کا پی فہوم نظم وعلیٰ دونوں کو شامل ہوگا۔

مشائے لینی متقد مین اشاعرہ کا جویہ قول ہے: "کلام الله تعالیٰ معنی قلدیم "اس میں معنیٰ لفظ کے مقابلے میں بولا گیا ہے اور عبارت کا مطلب سے ہے کلام اللہ ایک ایسامعنیٰ ہے جو بذاتہ قائم نہیں ہے یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ ایک ایسامعنی اور مفہوم ہے جس پر لفظ دلالت کرتا ہے۔ لہذا مشائح کی عبارت میں کلام اللہ نظم اور معنیٰ دونوں کو شامل ہوگا اور دونوں کا مفہوم یہی ہوگا کہ وہ قائم بذاتہ نہ ہوں جیسے دیگر صفات علم وقدرت وغیرہ ہیں کہ بید ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہیں قائم بذاتہ نہ ہیں ہیں و یسے ہی کلام اللہ بھی نظم وُعنیٰ کامجموعہ ہوگا اور ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہوگا اور داتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہیں قائم بڑا ہے ہی قدیم ہوگا۔

علام شیخ عضد الدین صاحبِ مواقف نے کلام باری تعالی تحقیق میں ایک مقالہ تحریر فرمایا ہے جس میں انھوں نے یہ لکھا ہے کہ لفظ معنی کبھی مدلول لفظ پر بولا جاتا ہے اور کبھی اس امر پر جو قائم بالغیر ہو۔ لہٰڈا امام ابوالحن اشعری نے جو یہ کہا ہے:
"الکلام ھو المعنی النفسی" اس سے ان کے اصحاب نے یہ بچھ لیا کہ اس میں معنی سے مرادیہ ہے کہ جو صرف لفظ کا مدلول ہواور یہ کہ صرف وہی قدیم ہے اور صرف وہی حقیقت میں کلام اللہ ہے تظم و عبارات پر کلام اللہ کا اطلاق بطور مجاز ہے۔ حالال کہ یہ ایک ایسامفہوم ہے جو اس بات کو متلزم ہے کہ جو شخص مابین الدفتین کے کلام اللہی ہونے کا متکر ہواس کی تکفیر نہ کی جائے اور اس کو بھی متلزم ہے کہ متحدی ہو تھی کلام اللی نہ ہواور اس کو بھی متلزم ہے کہ مقروء اور تحفوظ بھی کلام اللی نہ ہواور اس کو بھی متلزم ہے کہ مقروء اور تحفوظ بھی کلام اللہی نہ ہواور اس کو بھی متلزم ہے کہ مقروء اور تحفوظ بھی کلام بیں اور تھم ان سب کے بیکس ہے۔ لہٰذاتی ابوالحس اشعری کے کلام کو اس پر محمول کرنا ضروری ہے کہ افھوں نے اپنے کلام میں معنی سے مرادوہ امر لیا ہے جو قائم بذا تہ نہ ہواس تقدیم بھی ہوگا۔ مقروء اور محفوظ بھی ہوگا و معنی دونوں کو شامل ہوگا ، ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہوگا ، مصاحف میں مکتوب ہوگا۔ مقروء اور محفوظ بھی ہوگا قدیم بھی ہوگا۔

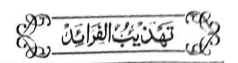
سیدالسند محقق میرسید شریف فرماتے ہیں کہ شیخ کے کلام کومذ کورہ معنی پرمحمول کرنااس میں سے ہے جسے علامہ شیخ عبد الکریم شہرالستانی نے نہایۃ الاقدام میں اختیار کیا ہے اور اس میں کوئی شبہہ نہیں ہے کہ بیدان احکام کے زیادہ قریب ہے جو دین وملت کی طرف منسوب ہوتے ہیں۔

وهو قديم لا كمازعمت الحنابلة من قدم النظم: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہيں كه قرآن قديم بے لينى مذكورہ تقزير پر لفظ و معنیٰ ميں سے ہرايك قديم ہيں -

اب اس پراعتراض بیہ ہوگا کہ بیکیے ممکن ہے کنظم جو کہ مخلوق کی صفات سے متّصف ہے اور حدوث کی علامات میشمتل ہے قدیم ہوجائے اور پھر بیہ کہ اگر نظم بھی قدیم ہے تو حنابلہ پرطعن وتشنیج کا آخر کیا مطلب ہے جو کہ قدم نظم کے قائل ہیں۔

شارح "لا کیاز عمت الحنابلة" سے اس کا جواب پیش کرتے ہیں کہ ہم جو حنابلہ پرطعن تشنیج کرتے ہیں اس کی وجہ یہ ہے کہ حنابلہ وفظم جو کہ مرتب الا جزاہے اس کے بھی قدم کے قائل ہیں اور بیہ ظاہر البطلان ہے کیوں کہ بیہ بالکل یقینی ہے کہ بسم اللہ کی "سین" کا تلفظ "با" کے تلفظ کے تم ہونے کے بعد ہی ممکن ہے اس طرح " میم" کا تلفظ "سین" کے تلفظ کے ختم ہونے کے بعد ہی ہوسکتا ہے اور ظاہر ہے کہ ان سب میں حدوث کا معنی پایاجا تا ہے اور ہمارے مشاکے کے قول کا مطلب بیہ ہے کہ وہ نظم جو ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہے وہ فی نفسہ غیر مرتب الا جزاہے اس کے اجزامیں باہم کوئی کا مطلب بیہ ہے کہ وہ نظم جو ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہے وہ فی نفسہ غیر مرتب الا جزاہے اس کے اجزامیں باہم کوئی





ترکیب اور ترتیب نہیں پائی جاتی ہے اس کی مثال ایسے ہی ہے جیسے کہ وہ قرآن جو حافظ قرآن کے ذبن میں موجود ہے اور اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اس کے اجزامیں باہم کوئی ترتیب نہیں ہے اور بعض پر مقدم نہیں ہیں ترتب اور بعض کا بعض پر تقدم قرآت قرآن اور اس کے تلفظ کی ادائیگی کے وقت پایا جاتا ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ آلۂ قراَت زبان دفعتاً و احدہ قرآن کے سارے اجزاکی قراَت اور ان کی ادائیگی پر قدرت نہیں رکھتی۔

حاصل سے سے کہ کلام الہی میں فی نفسہ کوئی ترتیب نہیں ہے ترتیب ہمارے اعتبار سے پائی جاتی ہے جب ہم اس کی قرائت کرتے ہیں یااس کا تلفظ کرتے ہیں ای طرح نفس حافظ میں جو قرآن ہے اس میں بھی کوئی ترتیب نہیں ہے ترتیب اس وقت محقق ہوتی ہے جب حافظ قرآن قرآن کی تلاوت کرتا ہے کیوں کہ زبان ہیک وقت سارے قرآن کی تلاوت پر قادر نہیں ہے۔

یمی مطلب ہے مشائخ کے اس قول کا کہ مقروء مسموع، محفوظ، مکتوب قدیم ہیں اور قرأت، ساع، حفظ اور کتابت حادث ہیں البذا جو کلام ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہے اس میں فی نفسہ کوئی ترتیب نہیں ہے جس نے بھی ذاتِ باری تعالیٰ کے کلام کوسنا ہے اس نے غیر مرتب الاجزاکلام ہی سنا ہے کیوں کہ ذاتِ باری تعالیٰ کو آلہ وغیرہ کی کوئی احتیاج نہیں ہے۔ یہی علامہ عضد الدین کے کلام کا حاصل ہے۔

### **☆☆☆☆**

\* وهو جيد لمن يتعقل لفظاً قائماً بالنفس غير مؤلف من الحروف المنطوقة أو المخيلة المشروط وجود بعضها بعدم البعض, ولا من الأشكال المرتبة الدالة عليه, ونحن لا نتعقل من قيام الكلام بنفس الحافظ إلا كون صور الحروف مخزونة مرتسمة في خياله, بحيث إذا التفت إليها كانت كلاماً مؤلفاً من ألفاظ متخيلة أو نقوش مترتبة, وإذا تلفظ كإنت كلاماً مسموعاً.

توجهد: -صاحبِ مواقف کاکلام اس شخص کے لیے عمدہ ہے جواس لفظ کو سمجھ لے جونفس باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہے درال حالیکہ وہ بولے جانے والے حروف یاان حروف مخیلہ سے مرکب نہیں ہے جن میں سے بعض کا وجود بعض کے عدم کے ساتھ مشروط ہے اور نہ ہی ان اشکال مرتبہ سے مرکب ہے جولفظ پر دلالت کرتی ہیں اور ہم کلام کے نفس حافظ کے ساتھ قیام سے نہیں سمجھتے ہیں مگر یہ کہ حروف کی صورتیں اس کے خزانہ خیال میں ذخیرہ کی ہوئی ہیں اور مرتم ہیں اس کے حزانہ خیال میں ذخیرہ کی ہوئی ہیں اور مرتم ہیں اس حیثیت سے کہ جب حافظ ان کی طرف متوجہ ہوتا ہے تووہ الفاظ مخیلہ یانقوش مرتبہ سے مرکب ہوتا ہے اور جب اس کا تلفظ کرتا ہے تووہ کلام مسموع ہوجاتا ہے۔

و ہو جید لمن یتعقل: - اس عبارت سے شارح صاحب مواقف علامہ عضد الدین کے کلام کی عمدہ پیرائے میں تردید کرتے ہیں۔

فرماتے ہیں کہ یہ کلام فی نفسہ عمدہ اور لائق تحسین کلام ہے کیوں کہ یہ بغیر کی تاویل کے شرعی قواعد کے موافق ہے اور اس سے کثیر اشکالات خود بخود رفع ہوجاتے ہیں لیکن یہ اس شخص کے لیے عمدہ ہے جواس کلام کا کماحقہ ادراک کرلے جو ذاتِ باری تعالی یافس حافظ کے ساتھ قائم ہے اس حال میں کہ دہ بولے جانے والے حروف یاان حروف مخیلہ سے مرکب نہیں ہے جن میں بعض لاحق کا وجود بعض سابق کے عدم کے ساتھ مشر وط ہے اور نہ ہی وہ ان اشکال اور صور مکتوبہ سے ہی مرکب ہے جوالفاظ پر دلالت کرتی ہیں۔

لیکن بیدایک ایسامعلیٰ اورمفہوم ہے جوعقل و خرد سے بعید ہے ہم اس طرح کے کلام کے سمجھنے سے قاصر ہیں اس کی ایک وجہ توبیہ ہے کہ کلامِ لفظی میں عدم ترتیب اور بعض کا بعض پر عدم تفذم عقل وفہم سے باہر ہے جیسے کہ حرکت ہے کہ اس کے اجزامجتمعۃ الوجود ہیں اس کے باوجود بعض اجزا کا بعض پر تقدم نہ ہویہ بعید ازعقل ہے۔

دوسری وجہ یہ ہے کہ اگر اجزاباہم مرتب نہ ہوں توالفاظ قرآنی میں کوئی فرق ہی نہیں ہو گاکیوں کہ الفاظ میں جو فرق ہ امتیاز ہوتا ہے وہ الفاظ کے بعض حروف کی بعض پر تقدیم و تاخیر اور ان کی باہمی ترتیب سے ہی ہوتا ہے لہنداعد م ترتیب کی صورت میں لمع اور ملعؓ میں کوئی فرق نہیں ہوگا۔

و نحن الانتعقل من قیام الکلام: -اس عبارت سے بھی شارح صاحب مواقف پرطعن توشیج کررہے ہیں جس کا حاصل یہ ہے کہ نفس حافظ کے ساتھ کلام کے قیام سے بھی ہم یہی سجھتے ہیں کہ حروف کی صور تیں اس کے خزانۂ خیال میں مرتبم اور ذخیرہ کی ہوئی ہیں یہاں تک کہ جب حافظ اپنے نفس میں ان کی طرف متوجہ ہوتا ہے تووہ الفاظ مخیلہ یا نقوش مرتبہ سے مرکب کلام ہوجاتی ہیں اور جب ان کی قرائت کرتا ہے تووہ ایک مرتب اور مموع کلام ہوجاتی ہیں ۔ لیے نفس حافظ کے ساتھ جو کلام لفظی قائم ہے وہ ایک غیر مرتب کلام ہے تو یہ بھی ہماری سمجھ سے باہر ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ صاحب مواقف کی یہ تاویل غیر متنقیم ہے اشکالات اور مفاسد کے رفع کے لیے وہی کافی ہے جو شارح نے پیش کیا ہے کہ کلام اللہ کلامِ نفسی اور نفطی دونوں میں شترک ہے، دونوں میں سے ہرایک عنی موضوع لہ اصلی اور حقیق ہیں ظلم قرآنی پر کلام اللہ کا اطلاق بطور مجاز نہیں ہے اور بعض مشائخ کے کلام میں جو مجاز کا وقوع ہے وہ ظاہر پرمحمول نہیں ہے بلکہ اس میں تاویل کی گئے ہے جیساکہ اس کی تفصیل ماقبل میں پیش کی گئے ہے۔

#### **ተ**

ﷺ والتكوين وهو المعنى الذى يعبر عنه بالفعل والخلق والتخليق والإيجاد والإحداث والاختراع ونحو ذلك، ويفسر بإخراج المعدوم من العدم إلى الوجود، صفة الله تعالى لإطباق العقل والنقل على أنه خالق للعالم مكون له وامتناع إطلاق الأسم المشتق على الشيء من غير أن يكون مأ خذا لاشتقاق وصفاً لمقائماً به. ترجمه: -اورتكوين ومعنى بحرى تعبير على ألم تنابي اليجاد، احداث، اخراع اور الن كمثل سى كا جاتى به اوراس كى تفيير معدوم كوعدم سے وجودكي طرف ثكالنے سے كى جاتى ہے (تكوين) الله تعالى كى صفت بے قل اور قل كے اس پراتفاق كى وجد سے كہ بارى تعالى عالم كا خالق اور اس كامون ہے اور اسم شتق كاكس شكى پراطلاق بغير اس كے كہ اخذا شتقاق اس كاوصف ہواور اس كے ساتھ قائم ہو محال ہے۔

و التكوين و هو المعنى الذى: - ما قبل ميں اس كى وضاحت كى گئ ہے كہ واجب تعالى كى تين صفات ازليہ ميں اختلافات و نزاع كا و قوع زيادہ ہے اس ليے مصنف نے تينوں كي تصيل بحث انفرادى طور پر پیش كى ہے صفتِ كلام كي تصيل





اور محقیق کے بعداب ان میں جو دوسری صفت تکوین ہے اس کی تفصیلی بحث ذکر کی جار ہی ہے۔

مر البداع ہے کی جاتی ہے اور مفہوم ہے جس کی تعبیر خلق، تخلیق، ایجاد، احداث، اختراع اور ان کے امثال مثلاً صنع اور ابداع ہے کی جاتی ہے۔ مذکورہ مصادر مکون کی خصوصیت ہے قطع نظر صفت تکوین کے الگ الگ اسابیں اور مکون کے اعتبارے صفت تکوین کا نام ترزیق، تصویر،احیااور اماتت بھی رکھاجا تا ہے۔

ویفسر باخواج المعدوم من العدم الی الوجو د:-اس عبارت سے شارح نے تکوین کی تعریف ذکر کی ہے فرماتے ہیں کہ تکوین معدوم کوعدم سے وجود کی طرف نکالنے کا نام ہے۔

"مایعبر "کے تحت شارح نے جوامور ذکر کیے ہیں مثلاً گنعل، تخلیق وغیرہ وہ سب صفتِ بھوین کے اساہیں تکوین کے معانی اور مفاہیم نہیں ہیں اور "یفسر "کے تحت جسے ذکر کیا ہے وہ تکوین کامفہوم اور اس کی تعریف ہے۔

صفة لله تعالى: - ہمیں بیرجان لینا چاہے کہ اہلِ سنت و جماعت کے صفتِ تکوین کے تعلق سے تین اقوال پائے جاتے ہیں۔ پہلا قول اشعربہ کا ہے بدلوگ اس بات کے قائل ہیں کہ صفات حقیقیہ صرف سات ہیں، حیات، علم، قدرت، ارادہ ہمع، بصر اور کلام ان حضرات کے نزدیک صفتِ تکوین ایک اضافی صفت ہے جو قدرت وارادہ کی طرف راجع ہے قدرت وارادہ کا تعلق جب کی شک کے وجود سے ہوتا ہے اور وہ شک عدم سے وجود کی طرف نکل آتی ہے تواسی اخراج کانام تکوین رکھا جاتا ہے۔

دوسرا قول حضرت شیخ ابو منصور ماتریدی اور ان کے متبعین کا ہے ان حضرات کا موقف یہ ہے کہ تکوین بھی ایک منتقل صفت حقیقی ہے کیول کہ قدرت صفت مصححّہ ہے اور ارادہ صفتِ مرجحہ اور تکوینِ صفت موثرہ ہے متعلقات کے اعتبار سے تکوین کے الگ الگ اسامیں مثلاً صفتِ تکوین کا تعلق رزق ہے ہو تو ترزیق، حیات سے ہو تواحیا ہے۔

تیسرا قول ماوراء النهرکے ائمہ حضرات کا ہے ان حضرات کا موقف میہ ہے کہ ترزیق، احیااور ان کے امثال صفاتِ حقیقیہ ہیں کسی ایک صفت کی طرف راجع نہیں ہیں اس تقدیر پر واجب تعالیٰ کی صفات کو کسی عدومیں محصور کرنا مشکل ہے یہی صوفیہ حضرات کا بھی مذہب ہے۔

لإطباق العقل والنقل: - اس عبارت سے شارح نے ذاتِ باری تعالی کے لیے صفتِ تکوین کے اثبات پر التدلال کیا ہے۔

فرماتے ہیں کہ عقل و نقل کا اس پر انفاق ہے کہ باری تعالیٰ عالم کا خالق اور اس کا مکون ہے اور ضابطہ یہ ہے کہ کسی پر اسم مشتق کا اطلاق اسی وقت صحح ہو گا جب کہ ماخذ اشتقاق اس کے لیے ثابت ہوچونکہ ذاتِ باری تعالیٰ پر مکون کا اطلاق ہوتا ہے۔ لہٰذاضا بطے کی روسے یہ ضروری ہے کہ مکون کا ماخذ اشتقاق تکوین ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے ثابت ہو۔

#### **ተ**

﴿ أَزِلِية بوجوه: الأول: أنه يمتنع قيام الحوادث بذاته تعالى لما مر. الثانى: أنه وصف ذاته في كلامه الأزلى بأنه الخالق، فلو لم يكن في الأزل خالقاً لزم الكذب أو العدول إلى المجازو اللازم باطل، أى الخالق فيما يستقبل أو القادر على الخلق من غير تعذر الحقيقة ، على أنه لو جاز إطلاق الخالق عليه بمعنى القادر على الخلق لجاز إطلاق كل ما يقدر هو عليه من الأعراض عليه . الثالث: أنه لو كان حادثاً فإما بتكوين آخر في لزم التسلسل وهو محال ، ويلزم منه ما يقدر هو عليه من الأعراض عليه . الثالث: أنه لو كان حادثاً فإما بتكوين آخر في لزم التسلسل وهو محال ، ويلزم منه





استحالة تكون العالم مع أنه مشاهد, وإما بدونه فيستغنى الحادث عن المحدث والإحداث, وفيه تعطيل الصانع. الرابع: أنه لو حدث لحدث إما في ذاته فيصير محلاً للحوادث أو في غيره كما ذهب إليه أبو الهذيل من أن تكوين كل جسم قائم به ، فيكون كل جسم خالقاً و مكوناً لنفسه ، و لا خفاء في استحالته.

تو جدمہ: -صفت تکوین چندوجوہ سے از کی ہے پہلی وجہ یہ ہے کہ حوادث کا قیام ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ محال
ہے ان دلائل کی بناپر جوگزر بچے ہیں دوسری وجہ یہ ہے کہ اس نے اپنی ذات کو اپنی کلام از کی میں اس وصف سے متصف کیا
ہے کہ وہ خالت ہے۔ لہذا اگر وہ ازل میں خالق نہ ہو تو کذب لازم آئے گا یا بغیر حقیقت کے تعذر کے مجاز (وہ تنقبل میں خالق معنی میں خالق پر قادر ہے ) کی طرف عدول لازم آئے گا اور لازم باطل ہے۔ علاوہ ازی اگر اس پر خالق کا اطلاق قادر علیٰ انحلق کا معنیٰ میں جائز ہو تو اعراض میں سے ہر اس کا اطلاق اس پر جائز ہو گاجس پر وہ قادر ہے۔ تیسری وجہ بیہ ہے کہ اگر تکوین حادث ہو تو اس کا مدوث یا تودو سری تکوین سے ہو گا توسلسل لازم آئے گا اورسلسل محال ہے اور اس سے لازم آئے گا کہ عالم کا وجود محال ہوجائے ، حالال کہ وہ مشاہد ہے ، یا اس کا حدوث دو سری تکوین کے بغیر ہو گا تو حادث محدث اور احداث سے بے نیاز ہوجائے گا اس صورت میں صانع کی تعطیل لازم آئے گا ، چوتھی وجہ یہ ہے کہ اگر صفت تکوین کی حدث اور احداث سے بے نیاز ہوجائے گا اس صورت میں صانع کی تعطیل لازم آئے گا ، چوتھی وجہ یہ ہے کہ اگر صفت تکوین کی حدث کی بنا پر حادث ہو تویا تو اس کا حدوث ذاتِ تعالیٰ میں ہو گا تو وہ کی حوالے کا یا ذات تعالیٰ کے غیر میں ہو گا جیسا کہ ابوالہذیل کا بید خیال ہے کہ ہم جسم میں تو تو اس کے ساتھ قائم ہے تو ہر جسم اپنے نفس کا خالق اور مکون ہوجائے گا اور اس کے استحالہ میں کوئی خفانہیں ہے۔

کی تکوین اس کے ساتھ قائم ہے تو ہر جسم اپنے نفس کا خالق اور مکون ہوجائے گا اور اس کے استحالہ میں کوئی خفانہیں ہے۔

ازلیة بو جوہ: الاول:-یہال سے صفتِ تکوین کی ازلیت پر بالترتیب چار دلیلیں ذکر کی جار ہی ہیں۔ پہلی دلیل کا حاصل میہ ہے کہ اگر صفتِ تکوین ازلی نہیں ہوگی تو پھر حادث ہوگی اور چوں کہ صفت کا قیام اس کے موصوف کے ساتھ ہوتا ہے۔لہذا حدوث کی تقدیر پر جب تکوین کا قیام ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ ہوگا توحادث کا قدیم ہونا یاقد یم کاحادث ہونالازم آئے گا۔ یہ دلیل مجٹِ کلام میں گزر چکی ہے۔

دوسری دلیل بیہ کہ ذاتِ تعالی نے اپنے کلام ازلی قرآن مقدس میں خود کو خالقیت سے متصف کیا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: (خالق کل شئی) لہذا بیہ ضروری ہے کہ وہ ازل میں خالق ہواور تکوین سے متصف ہواور جب وہ ازل میں تکوین سے متصف ہواور جب وہ ازل میں تکوین سے متصف ہوگا تواس کی صفت تکوین بھی ازلی ہوگی کیوں کہ اگروہ حادث ہوگی توکذب باری تعالی لازم آئے گاجو کہ محال ہے۔

مازیدیہ کی جانب سے پیش کردہ اس دلیل کا حضرت امام غزالی میہ جواب پیش کرتے ہیں کہ ازل میں اس کے خالق ہونے کا مطلب میہ نہیں ہے کہ وہ ازل میں خالق ہے بلکہ میہ ہے کہ وہ متقبل میں خلق کرنے والا ہے۔ لہذا (خالق کل شئی) میں خالق (سیخلق) کے معنیٰ میں ہے۔

اور صاحب جمع الجوامع بير تاويل كرتے ہيں كم اسم خالق كى ازليت قدرت كى طرف راجع ہے نہ كہ اس كى طرف كہ وہ ازل ميں بالفعل خلق ہے موصوف ہے بعنی وہ ازل ميں قدرت على انخلق کے معنی ميں خالق ہے بالفعل خلق کے معنی ميں خالق نہيں ہوات نہيں ہے۔ اگر كسى كو خطابت پر قدرت ہو تواسے خطیب كہاجا تاہے گو كہ بالفعل اس سے خطابت كاو قوع نہ ہو۔ او العدول الى المحاذ و اللازم باطل: - اس عبارت سے شارح حضرت امام غزالى اور صاحب جمع الجوامع نے جو



تاویلات کی ہیں ان کی تردید کرتے ہیں، فرماتے ہیں کہ واجب تعالی کو ازل میں مایؤ ل الیہ کے لحاظ سے خالق مانایا قدرت علی انخلق کے معنی میں خالق مانایہ حقیقت سے مجاز کی طرف عدول ہے یعنی حقیق معنی کو چھوڑ کر مجازی معنی کو اختیار کرنا ہے اور حقیقت سے مجاز کی طرف عدول ای وقت جائز ہے جب معنی حقیق مراد لینے میں کوئی تعذر نہیں ہے تو واجب تعالی کو انزل میں بالفعل خالق مانے میں کوئی تعذر نہیں ہے تو واجب تعالی کو ستقبل کے لحاظ سے یا قدرت علی انخلق کے معنی میں ازل میں خالق مانا صحیح نہیں ہے، نیزاگر قدرت علی انخلق کے معنی میں واجب تعالی ازل میں خالق ہو تو واجب تعالی ازل میں خالق ہو تو واجب تعالی کو بہت سارے اعراض حادثہ پر قدرت ہے۔ مثلاً اسے سواد پر قدرت ہے بیاض پر قدرت ہے تو لازم آئے خالق ہو تو واجب تعالی پر ان کے مشتقات اسود اور ابیض کا بھی اطلاق ہوجائے حالاں کہ لازم باطل ہے اور لازم کا بطلان مردم کے بطلان پر دال ہو تا ہے۔ لہٰذاذاتِ باری تعالی کو قدرت علی انخلق کے لحاظ سے ازل میں خالق ماننا باطل ہے۔

الثالث انفلو کان حادثاً: اس عبارت سے شارح نے صفت کوین کی از لیت پرمشائخ از بدیگی تیسری دلیل ذکر کی ہے،
فرماتے ہیں کہ اگر صفت کوین حادث ہوگی تواس کا حدوث یا توبذاتہ ہوگا یا کسی دوسری تکوین سے ہوگا اگر بذاتہ ہوگا تواس صورت
میں حادث محدث کی تکوین اور اس کے احداث سے بے نیاز ہوجائے گا۔ لہذا حادث کا وجود بغیر حدوث و تکوین کے ممکن ہوگا تو ہیں صانع عالم کی بھی تعطیل بینی ہے کار ہونا لازم آئے گا کیوں کہ جب ایک حادث کا وجود بغیر حدوث و تکوین کے ممکن ہوگا تو ہیں صانع عالم کی بھی تعطیل بینی ہے کار ہونا لازم آئے گا کیوں کہ جب ایک حادث کا وجود بغیر حدوث و تکوین کے ممکن ہوگا تو ہیں اختمال سارے محد ثاب میں برقرار رہے گا۔ لہذا اس کا حدوث تیسری تکوین سے ہوگا وہ بھی حادث ہوگی۔ لہذا اس کا حدوث تکوین سے ہوگا تو وہ تکوین خان ہوگی۔ لہذا اس کا حدوث تیسری تکوین سے ہوگا وہ بھی حادث ہوگی۔ لہذا اس کا حدوث حدوث تکوین سے ہوگا تو وہ تکوین خان ہوگی اس کا حدوث میں برجوشی خان ہوگا نے گا توسلسل الزم آئے گا آوسلسل کا حدوث محال ہوگا نیز اس تقدیر پر رہی بھی لازم آئے گا آدسلسل کا وجود بھی محال ہوگا نیز اس تقدیر پر رہی بھی لازم آئے گا کہ عالم کا وجود بھی محال ہوجائے اس لیے کہ اس صورت میں عالم کا وجود تکوینات غیر متنا ہیں پر موقوف ہوگا اور غیر متنا ہی تکوینات کا وجود کوینات غیر متنا ہیں پر جوموقوف ہوتا ہے کہ اس صورت میں عالم کا وجود تکوینات غیر متنا ہیں پر موقوف ہوتا دور مشاہد ہے معلوم ہوا کہ صفت پر جوموقوف ہوتا ہے وہ بھی محال ہوتا ہے گا۔ حالال کہ عالم موجود اور مشاہد ہے معلوم ہوا کہ صفت کوینا ذیل ہے۔

الرابعانة لوحدث: -اس عبارت سے صفتِ تكوين كى ازليت پرچوتقى دليل قائم كى كئى ہے۔

واضح ہوکہ پہلی اور چوتھی دلیل کا حاصل ایک ہے فرق دونوں میں صرف یہ ہے کہ پہلی دلیل اس پر مبنی ہے کہ صفت ثنی، ٹنی کے ساتھ قائم ہوتی ہے ،غیرثن کے ساتھ نہیں اور چوتھی دلیل اس پر مبنی ہے کہ ثنی کی صفت کا قیام ثنی اورغیرثنی دونوں کے ساتھ ممکن ہے یعنی پہلی دلیل صرف شق اول پر شتمل ہے جب کہ چوتھی دلیل دونوں شقوں پر شتمل ہے۔

تکوین کے حدوث کی نفی پرچوتھی دلیل ہے ہے کہ اگر تکوین حادث ہوگی تواس کا حدوث کسی دوسری تکوین کے حدوث و تکوین سے یا توذاتِ تعالی میں ہوگا جیسا کہ کر آمیہ اس کی طرف گئے ہیں تووہ محل حوادث ہوجائے گا اور جومحل حوادث ہوتا ہے وہ خود حادث ہوتا ہے تولازم آئے گا کہ واجب تعالی حادث ہوجائے یا غیر ذاتِ تعالی میں اس کا حدوث ہوگا جیسا کہ ابوالہذیل معزلی کا موقف ہے کہ ہرجم کی تکوین خود اس جسم کے موروں خود اس جسم کے ساتھ قائم ہے۔ لہذا اس تقدیر پرلازم آئے گا کہ ہرجم خود ہی خالق اور خود ہی مکون ہوجائے۔ اس لیے کہ خالق اور مکون





# وہی ہو تاہے جس کے ساتھ طلق اور تکوین قائم ہوتی ہے اور جسم کا خود ہی خالق اور مکون ہونامحال ہے۔

ومبنى هذه الأدلة على أن التكوين صفة حقيقية كالعلم والقدرة, والمحققون من المتكلمين على أنه من الإضافات والاعتبارات العقلية، مثل كون الصانع تعالى وتقدس قبل كل شيء ومعه وبعده ومذكوراً بالسنتنا ومعبوداً ومميتا ومحييا ونحو ذلك. والحاصل في الأزل هو مبدأ التخليق والترزيقُ والإماتة والإحياء وغير ذلك, ولا دليل على كونه صفة أخرى سوى القدرة والإرادة, فإن القدرة وإن كانت

نسبتنها إلى و جو دالمكوّن و عدمه على السواء ، لكن مع انضمام الإرادة يتخصص أحد الجانبين . تو جهمه: -اور ان دليلول كى بنياد اس پر ہے كه تكوين صفت ِ حقيقى ہو جيسے كه علم اور قدرت اور محققين متكلمين اس موقف پر ہیں کہ تکوین اضافات اور اعتبارات عقلیہ میں سے ہے جیسے صالع تعالیٰ کا ہر شی کے پہلے اور ہر شی کے ساتھ اور ہر شی کے بعد میں ہونا ہماری زبانوں سے مذکور معبود، میت اور محی اور ان کے مثل ہونا اور حاصل (موجود) ازل میں جو صفت ہے وہی تخلیق، ترزیق، احیا، اماتت اور اس کے علاوہ کامبراہ اور اس کے سواے قدرت اور ارادہ کے دوسری صفت ہونے پر کوئی دلیل نہیں ہے کیوں کہ قدرت اگرچہ اس کی نسبت مکون کے وجود اور عدم کی طرف برابرہے لیکن امادہ کے انضام کے ساتھ دونوں جانب میں سے ایک جانب کی تخصیص ہوجاتی ہے۔

ومبنی هذه الأدلة: - ماقبل میں کئی باراس کی وضاحت کی جاچکی ہے کہ مشاک ماتریدیہ تکوین کے صفتِ حقیقی ہونے کے قائل ہیں اور مشاکن اشعربہ صفت اضافی ہونے کے ، شارح ماتر بدیہ کی دلیلوں کے ذکر کرنے کے بعد مذہب اشعربہ کی رجی عرض سے آنے والی بحث پیش کرتے ہیں۔

فرماتے ہیں کہ ان تمام دلیلوں کی صحت کا دارومدار اس پرہے کیلم وقدرت کی طرح سے تکوین بھی صفت حقیقی ہو کیکن اگرتکوین کوصفت اضافی مان لیاجائے تود کیلیں تام نہیں ہوں گی۔

صفت ِاضافی: - اس موہوم معنیٰ کانام ہے جس کا تعقل ایک شیٰ کی دوسری شیٰ کی طرف نسبت کرنے ہے ہوجیسے كه ابُوّت اور بُنُوّيت، فوق اور تحت ـ

اعتبار عقل: - جس كاخارج مين كوكى وجود نه بإياجائ

تکوین کے صفتِ اضافی مان لینے کی تقدیر پر پہلی اور چوتھی دلیل اس لیے تام نہیں ہوگی کہ صفتِ اضافی کے حدوث سے واجب تعالی کامحل حوادث مونالازم نہیں آئے گاجیسے کہ زید اگر جمعہ کوواجب تعالی کی بارگاہ میں سجدہ ریز ہوتا ہے تو بوم جعد کوواجب تعالی زید کامبحود ہوا جو کہ حادث ہے لیکن اس کے حدوث سے واجب تعالی کا حدوث لازم نہیں آتا ہے۔ دوسری دلیل تکوین کے صفت اضافی ہونے کی تقدیر پراس لیے تام نہیں ہوگی کہ اگر معنی حقیقی متعذر ہو تواس میں

تاویل یقیناضروری ہوگی اور بہال معنی حقیقی متعذر ہے اس لیے کمعن حقیقی مراد لینے کی تقدیر پرمصنوعات کا قدیم ہونالازم آتا ہے یامضافین میں ہے کسی ایک کے پائے بغیر اضافت کا تحقق لازم آتاہے اور میہ دونوں محال ہیں۔ اور تیسری دلیل اس لیے تام نہیں ہوگی کہ امور اعتباریہ اور اضافیہ میں کسلسل محال نہیں ہے۔

و المحققون من المت كلمين على أنه: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں كمحققین شكلمین جن میں خود شارح بھی داخل ہیں كاموقف ہے كہ تكوین امور اضافیہ اور اعتبارات عقلیہ میں سے ہے اس لیے كہ بیہ خالق اور مخلوق كے مابین ایک اضافت ہے کہ واجب تعالی كا ہر شئ كے دہملے ہونا اور محیت ہونا ہے سب امورِ اضافیہ میں سے ہیں اور اس میں كوئى شك نہیں ہے كہ ان میں سے بعض اضافات حادث ہیں لیكن ان كے حدوث سے واجب تعالی كا حدوث لازم نہیں آتا ہے بول ہى تكوین بھی اضافى ہے ۔ لہذا اس كے بھی حدوث سے واجب تعالی كا حدوث الذم نہیں آتا ہے بول ہى تكوین بھی اضافى ہے ۔ لہذا اس كے بھی حدوث سے واجب تعالی كا حدوث الذم نہیں آئے گا۔

والحاصل فی الأزل هو: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ ازل میں جوصفت موجود ہے وہی صفت تخلیق، تزلق، احیاد غیرہ کامبدا ہے اور مبداصفت قدرت وارادت کو چھوڑ کرکوئی دوسری صفت نہیں ہے، بعض لوگول نے صرف قدرت کو دیگر صفات کا مبدا قرار دیا ہے لیکن یہ قول صحیح نہیں ہے اس لیے کہ قدرت کی نسبت شی کے وجود وعدم کی طرف برابرہے۔ لہٰذااگر ارادہ نہ ہو تو طرف اول کو طرف ثانی پر ترجیح نہیں ہوسکتی ہے لیکن جب قدرت کے ساتھ صفتِ ارادہ کا انتہام ہوجائے گا توشی کے دونوں طرفوں میں سے ایک طرف کی ترجیح ہوجائے گی۔

اصل بحث یہاں پر یہ ہے کہ صفاتِ اضافیہ کامبراقدرت وارادہ ہیں یاقدرت وارادہ کے علاوہ کوئی دو سری صفت مثلاً تکوین مبداہ مجھقین قدرت وارادہ کومبداہا نے ہیں لیکن مشاکن اتریدیہ کاموقف یہ ہے کہ تکوین ایک صفت جھی ہے اور وہی اضافات کا مبداہ کیوں کہ جب ہم اپنے وجدان کی طرف رجو عکر تے ہیں توہم یہ پاتے ہیں کہ فاعل میں ایک مخی ہے جس سے وہ اتا سے متاز ہوتا ہے متاز ہوتا ہے اور ای سے اس کا مفعول سے علق ہوتا ہے مثلاً ضارب میں ایک مخی ہے جس سے وہ قاتل سے متاز ہوتا ہے اس طرح قاتل میں ایک مخی ہی بناپر مضروب اور مقتول سے متاز ہوتا ہے اور دونوں کا اس مخی کی بناپر مضروب اور مقتول سے تعلق ہوتا ہے اور اگر مفعول خارج میں نہ موجود ہو توضارب کے تصور کے وقت عقل میں وہ معنی پایاجا تا ہے جس سے وہ غیر ضارب سے متاز ہوتا ہے اور شرب سے اس کا تعلق علی میں ہوتا ہے۔ اگر چہ خارج میں ضرب محقق نہیں ہوتی ہے اور یہ فال موجب میں جس کہ اس کے لیے کوئی قدرت وارادہ کا غیر ہوگا، وہی صفاتِ اضافیہ کامبد اہوگا۔

میں بھی چاہاجاتا ہے جب کہ اس کے لیے کوئی قدرت وارادہ کاغیر ہوگا، وہی صفاتِ اضافیہ کامبد اہوگا۔

تعالی میں بھی وہ مخی پایاجا ہے گا جو قدرت وارادہ کاغیر ہوگا، وہی صفاتِ اضافیہ کامبد اہوگا۔

محققین اس کا بیہ جواب پیش کرتے ہیں کہ جب ہم اپنے وجدان کی طرف رجوع کرتے ہیں توہم ضارب میں قبل ضرب کوئی معلیٰ نہیں پاتے ہیں سواے اس کے کہ وہ ضرب پر قادر ہے یا بید کہ متقبل کے اعتبار سے وہ ضارب ہے۔ للہذا واجب تعالیٰ میں قدرت وارادہ کے علاوہ دوسراکوئی معلیٰ نہیں پایاجائے گاجوصفات کامبدا ہو۔

#### 

\* ولما استدل القائلون بحدوث التكوين بأنه لا يتصور بدون المكون, كالضرب بدون المضروب, فلو كان قديماً لزم قدم المكونات, وهو محال, أشار إلى الجواب بقوله: وهو أى التكوين تكوينه للعالم ولكل جزء من أجزائه لافى الأزل, بل لوقت وجوده على حسب علمه وإرادته فالتكوين باق أزلاً وأبداً, والمكوّن حادث بحدوث التعلق, كما فى العلم والقدرة وغيرهما من الصفات القديمة التى لا يلزم من

قدمهاقدم متعلقاتها ، لكون تعلقاتها حادثة . وهذا تحقيق ما يقال: إن وجو دالعالم إن لم يتعلق بذات الله تعالى و صفة من صفاته لزم تعطيل الصانع و استغناء الحوادث عن الموجد ، وهو محال . و إن تعلق فإما أن يستلزم ذلك قدم ما يتعلق وجو ده به فيلزم قدم العالم ، وهو باطل ، أو لا فليكن التكوين أيضاً قديماً مع حدوث المكون المتعلق به .

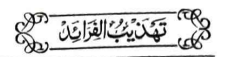
توجہ مہ: -اور جب حدوث تکوین کے قائلین نے اس طور پر استدلال کیاکہ تکوین کا تصور بغیر کمون کے نہیں ہوتا ہے،
جیسے ضرب کا بغیر مضروب کے لہذا اگر تکوین قدیم ہو تو کمونات کا قدیم ہونالازم آئے گا اور یہ محال ہے تو مصنف نے اپنے اس قول
سے جواب کی طرف اشارہ کیا، وہ بعنی تکوین عالم اور اس کے اجزا میں سے ہر جز کے لیے ازل میں نہیں ہے بلکہ اس کے وجود کے
وقت میں اس کے علم وارادہ کے مطابق ہے تو تکوین از لاً وابداً باقی ہے اور کمون تعلق کے حدوث کی وجہ سے حادث ہے جیسا کہ علم و
قدرت اور ان دونوں کے علاوہ وہ صفاتِ قدیمہ ہیں جن کے قدیم ہونے سے ان کے متعلقات کا قدیم ہونالازم نہیں آتا ہے اس
لے کہ وہ تعلقات حادث ہیں شیخیت ہونالازم آئے گا اور اس کی تعلقات میں سے کی صفت سے
متعلق نہیں ہے توصانع کی تعطیل اور محد ثات کا وجود دینے والے سے استغنالازم آئے گا اور یہ محال ہے اور اگر عالم کا وجود تھی ہونے تو میں ہوگا تو عالم کا قدیم ہونالازم آئے گا اور یہ بالل ہے یا اس کے قدیم
متعلق نہیں ہوگا تو تکوین بھی قدیم ہوگا اس کمون کے حدوث کے ساتھ جس سے کہ تکوین کا تعلق ہے۔
مونے کو مسٹز م نہیں ہوگا تو تکوین بھی قدیم ہوگا اس کمون کے حدوث کے ساتھ جس سے کہ تکوین کا تعلق ہے۔

ولما استدل القائلون بحدوث التكوين: - جولوگ بد موقف ركھتے ہیں كہ صفت تكوین حادث ہے وہ اپنے دعوے پراس طرح استدلال كرتے ہیں كہ تكوین كاتصور بغیر مكون كے مكن نہیں اس ليے كة كوین مُكؤن اور مُكؤن كے مابین نسبت كانام ہے اور نسبت بغیر منتسین كے محقق نہیں ہوتی ہے جیسے كہ ضرب كاتحقق بغیر صفروب كے نہیں ہوتا ہے۔ لہذا اگر تكوین قدیم ہوگی تولازم آئے تكوین قدیم ہوجائیں اور مكونات كاقد يم ہونامحال ہے اور جس سے كوئى محال لازم آئے وہ خود محال ہوتا ہے۔ لہذا تكوین كاقد يم ہونامحال ہوتا ہے۔ لہذا تكوین كاقد يم ہونامحال ہے۔

و هو أى التكوين تكوينه للعالم: - مشائخ ماتريديكى جانب سے اس استدلال كے دوجوابات ديے جاتے ہيں۔
پہلا جواب يہ ہے كہ تكوين كو ضرب پر قياس كرناقياس مع الفارق ہے اس ليے كہ ضرب ايك معنى اضافی ہے جس كا تعقل ضادب اورمضروب كے بغير نہيں ہوسكتا ہے جب كة كوين ايك ازلى اور حقيقی صفت ہے جب اس كا تعلق مكونات ہوتا ہے تكوين توكونات موجود ہوجاتے ہيں چوں كہ تعلقات حادث ہوتے ہيں اس ليے مكونات بھی حادث ہوتے ہيں۔ ليكن صفت بتكوين قديم ہوتی ہے ادر اس كے قديم ہونے سے بيلازم نہيں ہے كہ اس كے تعلقات بھی قديم ہوجائيں جيے كہ صفت قدرت، معادر بھركے قديم ہونے سے مقدورات بسموعات اور بھرات كاقد يم ہونالازم نہيں ہے۔

دوسراجواب یہ ہے کہ تکوین بھی قدیم ہے اور اس کے تعلقات بھی قدیم ہیں لیکن صفت تکوین کا تعلق ازل میں مکونات کے وجود نے اس کے وجود کے وقت معینہ میں ہے وجود نی الازل سے نہیں ہے بلکہ ازل میں تکوین کا تعلق ہر مکونات کے وجود سے اس کے وجود کے وقت معینہ میں ہے اس تقدیر پر مکونات کا حدوث ان کے اوقات کے حدوث کی بنا پر ہوگالہذاان کے حدوث سے تکوین اور اس کے تعلقات کا حدوث ان کے اوقات کے حدوث کی بنا پر ہوگالہذاان کے حدوث سے تکوین اور اس کے تعلقات کا حدوث ان کے گا۔





مصنف کاکلام دونوں جوابوں کااخمال رکھتاہے اس لیے کہ مصنف نے جو کلام پیش کیاہے دہ غیرواضح المعنیٰ ہے تاہم شارح نے مصنف کے کلام کوجواب اول پرمحمول کیاہے جیسا کہ اس پر شارح کی بیہ عبارت دلالت کرتی ہے: فالت کو بین ہاقی از لا وابداً والمکو ن حادث بحدوث التعلق.

و لکل جزء من اجز اٹھ:-اس عبارت سے مصنف نے ابن زکر یارازی طبیب اور ان لوگوں کی تردید کی ہے کہ جو بیہ کہتے ہیں کہ عالم کے بعض اجزاکی تکوین ذاتِ باری تعالیٰ کی تکوین سے نہیں ہے بلکہ وہ قدیم ہیں جیسے کہ ہیولی، بعدمجرد، نفوسِ ناطقہ، عقول مجردہ۔

مصنف فرماتے ہیں کہ ایسانہیں ہے بلکہ ذاتِ باری تعالیٰ کی تکوین اس کے علم وارادہ کے مطابق ازل میں عالم اور جملہ مکوّنات کے ساتھ ان کے وجود کے وقت معین میں ہے ،ایسانہیں ہے کہ اس کی تکوین مکونات کے وجود فی الازل سے ازل میں ہے۔ و ھذا تحقیق مایقال: -شارح فرماتے ہیں کہ یہ اس دلیل کا حاصل ہے جسے صاحب عمدہ نے اشعریہ کے استدلال کے جواب میں صفتِ تکوین کے قدیم ہونے پر قائم کی ہے۔

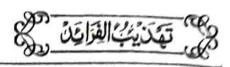
صاحبِ عمرہ نے اشعربیررد قائم کرتے ہوئے یہ کہا ہے کہ عالم کے وجود کا تعلق ذاتِ باری تعالی یا اس کی صفات میں سے کی صفت سے ہوگا یا ہیں اگر کوئی تعلق نہیں ہے توصانعِ عالم کی تعطیل لازم آئے گی اور حادث کا محدث سے بے نیاز ہونالازم آئے گا اور بید محال ہے یا تعلق ہوگا تعلق ذاتِ باری تعالی گا اور بید محال ہے یا تعلق ہوگا تعلق ذاتِ باری تعالی میں صورت میں عالم کا قدیم ہونالازم آئے گا یا ان کے قدیم ہونے کو مسلزم نہیں ہوگا اس صورت میں دیگر صفات کی طرح سے تکوین کا تعلق ہو وہ حادث ہوں گے۔

#### \*\*\*

الحادث ما يتعلق به ففيه نظر ، لأن هذا معنى القديم والحادث بالذات على ما تقول به الفلاسفة ، وأماعند والحادث ما يتعلق به ففيه نظر ، لأن هذا معنى القديم والحادث بالذات على ما تقول به الفلاسفة ، وأماعند المتكلمين فالحادث ما لوجو ده بداية ، أى يكون مسبو قأ بالعدم ، والقديم بخلافه ، ومجر دتعلق وجو ده بالغير لا يستلزم الحدوث بهذا المعنى ، لجواز أن يكون محتاجاً إلى الغير صادراً عنه دائماً بدو امه كما ذهب إليه الفلاسفة فيما ادعو اقدمه من الممكنات ، كالهيولى مثلاً . نعم إذا أثبتنا صدور العالم عن الصانع بالاختيار دون الإيجاب بدليل لا يتوقف على حدوث العالم كان القول بتعلق وجوده بتكوين الله تعالى قو لا بحدوثه .

توجسمہ: - اور وہ جو کہا جاتا ہے لینی ہے کہ تکوین سے مکون کے وجود کا تعلق مکون کے حدوث کا قول ہے کیوں کہ قدیم وہ ہے جس کے وجود کا تعلق غیرسے نہ ہواور حادث وہ ہے جوغیر شے علق ہو تواس میں نظر ہے اس لیے کہ بید حادث اور قدیم بالذات کا وہ معنی ہے جس کے فلاسفہ قائل ہیں لیکن عند المتظمین حادث وہ ہے جس کے وجود کی ابتدا ہو یعنی اس کے وجود پر عدم سابق ہواور قدیم وہ ہے جواس کے بر خلاف ہواور محض مکون کے وجود کا غیر سے علق اس معنی کے لحاظ سے حدوث کو مسلز م نہیں ہے اس امکان کی بنا پر کہ وہ غیر کا مختاج ہواس سے صادر ہواس کے دوام سے دائم ہو جیسا کہ اس کی طرف فلاسفہ ان امور میں گئے ہیں ممکنات میں سے جن کے قدم کا انھوں نے دعوی کیا ہے جسے کہ مثلاً ہولی ہے ہاں جب





ہم صانع سے عالم کاصدور بالاختیار نہ کہ بالا بجاب کی ایسی دلیل سے ثابت کر دیں جو حدوث عالم پر موقوف نہ ہو تواللہ تعالیٰ کی تکوین سے مکون کے وجود کا تعلق مکون کے حدوث کا قول ہوگا۔

تشريـــــــح

و ما یقال من ان القول: - اشعربہ کے استدلال کا جواب صاحب کفایہ نے دوسرے انداز پر دیا ہے شارح اس جواب کواولاً پیش کرتے ہیں پھر"فیہ نظر "ہے اس کی تضعیف بھی کرتے ہیں۔

صاحب کفایہ کے جواب کا حاصل کیہ ہے کہ اشعریہ حدوث تکوین پراپنے اس قول سے استدلال کرتے ہیں کہ اگر تکوین از لی ہو تومکون کے وجود کا تعلق اس سے ازل میں ہو گا توعالم کا قدیم ہونالازم آئے گا۔

صاحب کفایہ فرماتے ہیں کہ اشعریہ اپنے اس استدلال میں صراحتاً انسلیم کررہے ہیں کہ مکون کے وجود کا تعلق تکوین سے ہو اور جب انھوں نے یہ تعلق تسلیم کر لیا کیوں کہ جس کا وجود غیر سے تعلق ہو وہ صادث ہو تاہے اور جب انھوں نے بیمان لیا کہ مکون کا تعلق تکوین سے وہ حادث ہو تاہے اور جب اشعریہ نے بیمان لیا کہ مکون کا تعلق تکوین سے ہے تو مکون کا حدوث ثابت ہو گیا اور صفتِ تکوین کی ازلیت بھی بر قرار رہی۔

فیہ نظر: - شارح صاحب کفالیہ کے اس جواب کی تضعیف کرتے ہیں فرماتے ہیں کہ آپ نے قدیم اور حادث کا جو معنیٰ بیان کیا ہے یہ قدیم بالذات اور حادث بالذات کا وہ عنیٰ ہے جس کے فلاسفہ قائل ہیں کیوں کہ فلاسفہ حدوث وقدم کی ذاتی اور زمانی کی طرف تقییم کرتے ہیں اور جواب وجود میں غیر کا مختاج ہواسے حادث بالذات اور جواب وجود میں غیر کا مختاج ہواسے حادث بالزمان اور جو مسبوق بالعدم نہ ہواسے قدیم مختاج نہ ہواسے قدیم بالذات کہتے ہیں اور جو مسبوق بالعدم ہوات حادث بالزمان اور جو مسبوق بالعدم نہ ہواسے قدیم بالزمان کہتے ہیں لیکن تنظیمین ذاتی اور زمانی کی طرف حدوث وقدم کتھیم کے مشر ہیں ان کے نزدیک حادث وہ ہے جس کے وجود کی کوئی ابتدا ہولیخی جو مسبوق بالعدم ہواور قدیم وجود کی کوئی ابتدا نہ ہولیخی جو غیر مسبوق بالعدم ہواور قدیم وہ ہوا ہذا مسبوق بالعدم کومتلزم نہیں ہے اس امکان کی وجہ سے کہ مکون محض کمون کے وجود میں ذات واجب تعالی کے وجود میں ذات واجب تعالی کے وجود میں ذات واجب تعالی سے بالایجاب ہواور ذات باری تعالی کے وائی اور زلی ہونے سے دوان کے حدوث بیں جو جود میں ذات واجب تعالی کے وہود میں ذات واجب تعالی کے وہود ہیں جو جود میں جو حدوث کرتے ہیں جو کہ ہوگیں جو کہ کوئی کی موقف رکھے ہیں جن کے قدم اور از کی ہوجیسا کہ فلاسفہ ان ممکنات کے بارے میں یہی موقف رکھے ہیں جن کے قدم کو دور کی کوئی کرتے ہیں جیسے کہ ہوگی ، عقول مجردہ نفوس ناطقہ وغیرہ ہیں۔ لہذاصاحب کفایہ کا جواب تام نہیں ہے۔

اس نظر کا عاصل میہ کے مکون کا تکوین سے تعلق میہ مکون کے حدوث بالذات کو متلزم ہے جس کامعنی احتیاج الی الغیر ہے اور یہ مکون کا الفیر ہے اور یہ مکون کا الفیر ہے اور یہ مکون کا الفیر کے منافی نہیں ہے ، الہذاصاحبِ کفامیہ کا جواب اس وقت تام ہوگا جب کہ مکون کا حادث بالنمان ہونا ثابت ہوئی مکون مسبوق بالعدم کے معلی میں حادث ہواور میران کے جواب سے ثابت نہیں ہے اور جو ثابت ہودہ عندالتنظمین مطلوب نہیں ہے۔

نعم اذا أثبتنا صدور العالم: -اس عبارت سے شارح نے صاحب کفایہ کے کلام کی صحت کے لیے ایک توجیہہ پیش کی ہے فرماتے ہیں کہ صاحب کفایہ کاکلام اس وقت تام ہوگا جب کہ ہم خارج سے ان کے کلام میں اس دفعہ کا انضام کر دیں کہ عالم کا صدور صانع عالم سے بالقصد اور بالاختیارہے بالایجاب نہیں ہے جبیباکہ فلاسفد ایجاب کے قائل ہیں۔

اور واجب تعالی کا فاعل مختار ہوناایسی دلیل سے ثابت ہوجو حدوث عالم پر موقوف نہ ہو کیوں کہ اگر اس کا فاعل مختار ہونا ایسی دلیل سے ثابت ہو گا جو مدوث عالم پر موقوف ہوگی تودور لازم آجائے گالہذا جب عالم کاصدور فاتِ باری تعالی سے بالاختیار ہوگا توعالم کا حادث بالزمان ہونا ثابت ہوجائے گااس لیے کہ فعل اختیاری میں فعل ارادہ یا بوقت ارادہ وجود سے عاری ہوتا ہے کیوں ہوگا توعالم کا حادث بالزمان ہو قال سے اللہ اواجب تعالی عالم کی تخلیق کا ارادہ اس کے عدم کی صورت میں ہی کرے گا اور جب بعدِ ارادہ عالم موجود ہوگا تواس کے وجود پر عدم سابق ہوگا اس کا نام حادث بالزمان ہے۔

کی صورت میں ہی کرے گا اور جب بعدِ ارادہ عالم موجود ہوگا تواس کے وجود پر عدم سابق ہوگا اس کا نام حادث بالزمان ہے۔

کی صورت میں ہی کرے گا اور جب بعدِ ارادہ عالم موجود ہوگا تواس کے وجود پر عدم سابق ہوگا اس کا نام حادث بالزمان ہے۔

ﷺ ومن ههنايقال: إن التنصيص على كل جزء من أجزاء العالم إشارة إلى الرد على من زعم قدم بعض الأجزاء كالهيولي، وإلا فهم إنمايقو لون بقدمها بمعنى عدم المسبوقية بالعدم، لا بمعنى عدم تكونه بالغير.

ترجسمه: -اس لي كها جاتا ہے كہ عالم كے اجزائيں ہر جزكى تكوين پر صراحت ان كى ترديد كى جانب اشارہ ہے جو يہ كمان كرتے ہيں كہ عالم كے بعض اجزاقد يم ہيں جيسے ہيولئ ہے كيوں كہ وہ لوگ غير مسبوق بالعدم كے معنى ميں ان كے قديم مونے كے قائل ہيں نہ كہ عدم تكون بالغير كے معنى ميں۔

و من ھھنایقال: -صاحب کفاریہ کے کلام پر شارح نے جو نظر وارد کی ہے یہ عبارت اس کا تقدہ ہے جس کا حاصل ہے ہے کہ مصنف نے "و ھو تکو بنہ للعالم و لکل جزء من اجزائه. " میں عالم کے اجزامیں سے ہر جز کی تکوین کی صراحت اس غرض سے کی ہے تاکہ فلاسفہ کی تزدید کی جائے جو اس کے قائل ہیں کہ عالم کے بعض اجزامثلاً ہیولی اور عقول عشرہ و غیرہ قدیم ہیں، بیردای صورت میں تام ہوگا جب قدیم اور حادث کا وہی معنی مراد ہو جو عندالمتظمین معتبر ہے کیوں کہ فلاسفہ غیر مسبوق بالعدم کے معنی میں اجزا کے قدم کے قائل ہیں نہ کہ عدم احتیاج الی الغیر کے معنی میں اس لیے کہ فلاسفہ بھی اس کے قائل ہیں کہ احیاج الی الغیر کے معنی میں ہیولی، عقول عشرہ، نفوس ناطقہ وغیرہ حادث ہیں بلکہ ساراعالم اس معنی میں حادث ہیں بلکہ ساراعالم اس معنی میں حادث ہیں جادر سب کا مبداذات باری تعالی ہے۔

#### ተ ተ ተ ተ ተ ተ

# والحاصل أنا لا نسلم أنه لا يتصور التكوين بدون وجود المكون , وإن وزانه معه و زان الضرب مع المضروب , فإن النبر بصفة إضافية لا يتصور بدون المضافين , أعنى الضارب والمضروب و التكوين صفة حقيقية هي مبدأ الإضافة التي هي إخراج المعدوم من العدم إلى الوجود , لا عينها , حتى لو كانت عينها على ما وقع في عبارة المشايخ لكان القول بتحققه بدون المكون مكابرة و إنكار أللضرورى , فلايند فع بما يقال من أن الضرب عرض مستحيل البقاء , فلا بدلتعلقه بالمفعول و وصول الألم إليه من وجود المفعول معه ، إذ لو تاخر لا نعدم وهو بخلاف فعل البارى تعالى ، فإنه أزلى و اجب الدوام يبقى إلى وقت وجود المفعول .

توجمہ: -جواب کاعاصل بیہ کہ ہم یہ تسلیم نہیں کرتے کہ تکوین کاتصور بغیر وجود مکون کے نہیں ہوگااور یہ کہ تکوین کی نسبت مکون کے ساتھ ضرب کی مفروب کے ساتھ نسبت جیسی ہاس لیے کہ ضرب ایک صفت اضافی ہے جس کا تصور بغیر

مضافین لینی ضارب و مضروب کے نہیں ہوتا ہے اور تکوین ایک حقیقی صفت ہے جواس اضافت کا مبدا ہے جو معدوم کاعدم سے وجود کی طرف اخراج ہے نہ کہ عین اضافت ہے یہاں تک کہ اگر تکوین عین اضافت ہوجائے جیسا کہ بعض مشائح کی عبارت میں واقع ہے تو بغیر مکون کے تکوین کے تحقق کا قول مکابرہ اور بدیہی کا انکار ہے اس تقدیر پر اشعریہ کا استدلال اس جواب سے مندفع نہیں ہوگا کہ ضرب عرض ہے سخیل البقاہے اس کا تعلق مفعول سے ضروری ہے اور الم کا مضروب تک پہنچنا ضروری ہے یعنی فاعل کے ساتھ مفعول کا وجود ضروری ہے کیوں کہ اگر مفعول متاخر ہو تو فعل یعنی ضرب منعدم ہوجائے گابر خلاف باری تعالی کے کہ وہ از لی ہے دوام ضروری ہے مفعول کے وجود تک باقی ہے۔

تشريــــــح

والحاصل آنالانسلم: -مثائخ اشعریہ کے اسدلال کامصنف نے جوجواب پیش کیا ہے اس کا عاصل یہ ہے کہ ہم یہ تسلیم نہیں کرسکتے کہ تکوین کا تصور بغیر مکون کے نہیں ہوگا اور ہم یہ بھی تسلیم نہیں کرسکتے کہ تکوین کی نسبت مکون کے ساتھ ضرب کی مضروب کے ساتھ ضرب کی مضروب کے ساتھ نسبت جیسی ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ ضرب ایک صفت اضافی ہے جس کا تصور مضافین لینی ضارب اور مضروب کے بغیر ممکن ہی نہیں ہے جب کہ تکوین ایک صفت حقیق ہے صفت اضافی نہیں ہے بلکہ یہ اس اضافت کا مبداہے جس کی تفیی معدوم کو عدم سے وجود کی طرف اخراج سے کی جاتی ہے تکوین کو مبداء اضافت ماننا ضرور کی ہے اس لیے کہ تکوین اگر عین اضافت ہو تواس تقدیر پر بغیر مکون کے تکوین کے تحقی کا قول مکابرہ اور امر بدیمی کا انکار کرنا ہوگا اس لیے کہ امراضا فی کا تحقی بغیر مضافین کے ممکن بھیں ہے جیسے کہ نسبت کا تحقی بغیر مشبین کے مکن نہیں ہے۔

فلایندفع بمایقال: -صاحب عمده نے مثاری کے کلام "والمحققون من المتکلمین علی أنه من الإضافات والاعتبار العقلیة مثل کون الصانع النے "کواس کے ظاہری معنی پر محمول کیا ہے اور یہ گمان کیا ہے کہ تکوین مبداء اضافت کے بجلے فی اضافت ہے اور اشعریہ کے استدلال کا جواب ضرب و تکوین کے مابین فرق کر کے دیا ہے کہ ضرب ایک عرض ہے استحیل البقائے مفعول یعنی معزوب سے اس کا تعلق ضروری ہے اور معزوب کا ضرب کے ساتھ موجود رہنا بھی ضروری ہے کوں کہ معزوب ضرب کے ساتھ موجود رہنا بھی ضروری ہے کول کہ معزوب ضرب کے ساتھ نہیں ہوگا تواس ضرب سے جوالم واقع ہوگا وہ اس تک یہنچے گا کیے ؟ لہند ااگر معزوب کا ضرب سے تخلف اور تاخر ہوگا توضرب ہی منعدم ہوجائے گی کیوں کہ یہ ایک عرض ہے اور عرض کی بقادو زمانوں میں محال ہے بر خلاف فعل باری تعالی کے لیعنی تکوین کے کہ یہ ایک ازلی صفت ہے اس کی ابدیت ضروری ہے مفعول کے وجود تک باقی رہتی ہے۔

شارح فلایندفع سے فرماتے ہیں کہ صاحبِ عمرہ کا بیات دلال ایک کمزور استدلال ہے اس کیے کہ جب ضرب اور سخون دونوں اضافی ہیں توایک کوازلی ماننا اور اس کی بقاکو ضروری قرار دینا اور دوسری کوستحیل البقا اور حادث قرار دینا بلا وجہ معقول کے حق صریح کا انکار کرنا ہے ، لہذا ضروری ہے کہ یہ مانا جائے کہ تکوین اضافت نہیں مبداء اضافت ہے۔

#### \*\*\*

الأن الفعل يغاير المفعول بالضرورة, كالضرب مع المضروب و الأكل مع المضروب و الأكل مع المضروب و الأكل مع الماكول، ولأنه لو كان نفس المكون لزم أن يكون المكون مكون أمخلوقاً بنفسه مضرورة أنهمكون بالتكوين الذى هو عينه ، فيكون قديماً مستغنياً عن الصانع ، وهو محال . وأن لا يكون للخالق تعلق بالعالم سوئ أنه أقدم منه وقادر عليه



مع غير صنع وتأثير فيه, ضرورة تكونه بنفسه, وهذا لا يوجب كونه خالقاً والعالم مخلوقاً, فلا يصح القول بأنه خالق للعالم وصانعه, هذا خلف. وأن لا يكون الله تعالى مكوناً للأشياء, ضرورة أنه لا معنى للمكون إلا من قام به التكوين، والتكوين إذا كان عين المكون لا يكون قائماً بذات الله تعالى، وأن يصح القول بأن خالق سو ادهذا الحجر أسود, وهذا الحجر خالق للسواد, إذ لا معنى للخالق و الأسود إلا من قام به الخلق و السواد, وهما و احد, فمحلهما و احد.

تو جسمہ: -اور ہمارے نزدیک (مازیدیہ) تکوین مگون کاغیرہ اس کیے کہ فعل بالبداہت مفعول کے مغایر ہوتا ہے جسے کہ ضرب مضروب کے اور اکل ماکول کے مغایر ہے اور اس لیے کہ اگر تکوین عین مکون ہوتولازم آئے گاکہ مکون ہوجائے اور بہتری وجائے گا اور بہتری وجائے گا اور بہتری وجہ سے کہ مکون اس تکوین سے ہوتا ہے جوعین مکون ہے تو مکون قدیم ہوجائے گا اور بہتری الزم آئے گاکہ خالتی کا مخلوق سے کوئی تعلق نہ ہوسوا ہے اس کے کہ وہ مخلوق صافع ہے مقدم ہے اور مخلوق اور اس میں کسی تاثیر کے اس بات کی بداہت کی وجہ سے کہ عالم کا وجود بذاتہ ہے - اور بہتری اور اس میں کسی تاثیر کے اس بات کی بداہت کی وجہ سے کہ عالم کا وجود بذاتہ ہے - اور بہتری اس کے خالق اور اس کا صافح ہے اور بہتری کہنا تھے نہ ہوگا کہ وہ عالم کا خالق اور اس کا صافح ہے اور بہتری مظروض ہے اور بہتری کا کہ اللہ تعالی اشیا کو وجود دینے والا نہ ہوا س بات کی بداہت کی وجہ سے کہ مکون کا کوئی مطلب نہیں مفروض ہے اور بہتری کا کوئی مطلب نہیں ہے مگر یہ کہ اس کے ساتھ تائم نہیں ہوگی اور بہتری کوئی ہے کہ ہوگا کہ اس کے ساتھ تائم نہیں ہوگی اور بہتری کہنا تھے ہوگا کہ اس کے ماتھ تائم نہیں اور وہ دونوں ایک ہیں تو وہ ذاتے باری تعالی کے ساتھ قائم نہیں ہوگی اور بہتری کہنا تھے کہ ہوگا کہ اس کے کہ خالق اور اسود کا کوئی معنی نہیں ہے مگر بہدکہ اس کے ساتھ خاتی اور وہ دونوں ایک ہیں تو ان دونوں کا کل بھی ایک ہے اس کے کہ خالق اور اسود کا کوئی معنی نہیں ہے مگر بہدکہ ہوں کی ساتھ خاتی اور سواد قائم ہوں اور وہ دونوں ایک ہیں توں کا خلی بھی ایک ہے ۔

مسری المکون عندنا: - ماتریدیہ اور اشعریہ کے مابین مختلف فیہ مسائل میں سے ایک مسئلہ یہ بھی ہے کہ تکوین اور مکون کے مابین مختلف فیہ مسائل میں سے ایک مسئلہ یہ بھی ہے کہ تکوین اور مکون کے مابین مفہوم کے دونوں میں اتحاد ہے یا اتحاد نہیں ہے۔ مشاکخ ماتریدیہ کا موقف یہ ہے کہ دونوں میں مغایرت ہے جب کہ اشعریہ کہتے ہیں کہ دونوں میں عینیت ہے۔ واضح ہوکہ یہاں پر غیریت کامعنی جواز انفکاک نہیں ہے بلکہ متبادر معلی مراد ہے۔

یہاں پر سوال بیہ ہے کہ تکوین اور مکون کے مابین باعتبار مفہوم کے مغایرت اظہر من الشمس ہے تھوڑی سی بھی سوچھ بوچھ رکھنے والا آدمی بھی دو نوں کے مفہوم میں اتحاد کا قائل نہیں ہوسکتا ہے تو آخر حضرتِ امام اشعری جوشنے انحققین اور رئیس انحصلین ہیں ان سے یہ قول کیسے صادر ہوسکتا ہے کہ دو نوں کا مفہوم ایک ہے۔ لہذا یہاں پر ماتزید بیہ اور اشعر بیہ کلِ المحصلین ہیں ان سے یہ قول کیسے صادر ہوسکتا ہے کہ دو نوں کا مفہوم ایک ہے۔ لہذا یہاں پر ماتزید بیہ اور اشعر بیہ کے مابین محلِ نزاع کا تعین اور حضرت امام اشعری پر طعن تو نہو ہو سے بچا جا سکے جیسا کہ بخال کو ایک بنا پر آپ پر سخت طعن تو نیے گئا ہے عنقریب شارح اس کی ایک توجیہ ذکر کریں گے۔ بعض لوگوں نے ایم نوی کی تفیر لغوی کا میں کہ خال محلی ہوئی کی تفیر لغوی کو تولی کی بنا پر آپ پر سخت طعن تو نیے کہ خال مخلوق ہے یا تکوین مکون ہے یہ خال و تکوین کی تفیر لغوی العمل لوگوں نے یہ خال و تکوین کی تفیر لغوی

بعض لوگوں نے یہ کہا ہے کہ امام اشعری نے جو یہ کہا ہے کہ خلق مخلوق ہے یا تکوین مکون ہے یہ خلق و تکوین کی تفسیر لغوی اور مجازی ہے ناقلین نے غلط فہمی سے یہ بھھ لیاکہ شیخ کے اس قول کا مطلب بیہ کہ دونوں باعتبار مفہوم اور معنی حقیقی کے متحد ہیں۔

لان الفعل یغایر المفعول: - تکوین اور مکون کے مفہوم میں عدم اتحاد اور دونوں کے مابین مغایرت پر مشائخ ماترید یہ کی دودلیلیں پیش کی جار ہی ہیں جن میں دوسری دلیل جار استحالات پر مشمل ہے۔

کہلی دلیل ہے ہے کہ تکوین عل ہے اور مکون مفعول ہے اور تعل مفعول کے بداہتاً مغایر ہوتا ہے جیسے کہ ضرب معزوب

کے مغابر ہے اور اکل ماکول کے مغائر ہے۔لہذا تکوین کامکون کے مغائر ہونایقینی ہے۔

و لاندلو کان نفس المکون: -اس عبارت سے دوسری دلیل دی جارہی ہے جس کا حاصل ہے ہے کہ اگر تکوین عین مکون ہو تولازم آئے گاکہ مکون بنفسہ موجود اور مخلوق ہوجائے اسے صالع کی کوئی ضرورت نہ ہواس لیے کہ تکوین جب عین مکون ہوگی تو ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہی نہیں ہوگا اور جب تکوین ذاتِ باری تعالیٰ کے ساتھ قائم ہی نہیں ہوگی توباری تعالیٰ مکوّن ہی نہیں ہوگی توباری تعالیٰ مکوّن ہی نہیں ہوگی توباری تعالیٰ مکوّن ہی نہیں ہوگا توباری حاتم ہوجائے گا تولازم آئے گاکہ وہ قدیم ہوجائے اور صالع عالم مصتعنیٰ ہوجائے اور مید محال ہے۔ قائم ہے تومکون قائم بنفسہ ہوجائے اور مید محال ہے۔

و أن لا يكون للخالق تعلق بالعالم: - عينيت كى تقدير پراس عبارت سے دوسرااستحالہ پيش كيا جارہا ہے جس كا حاصل ہدہے كہ اگر تكوين عينِ مكون ہوجائے تولازم آئے گا كہ خالق كامخلوق ليخى عالم سے كوئى تعلق ہى نہ رہ جائے سواے اس كے كہ وہ عالم سے باعتبار زمانہ كے مقدم ہے يار ہے كے اعتبار سے مقدم ہے اور بير كہ وہ عالم كى تخليق پر قادر ہے بغير اس كے كہ اس كى تخليق ميں اس كاكوئى عمل وخل ہويا اس كاكوئى اثريا كاركردگى ہواس كى بداہت كى وجہ سے كہ مفروضہ تقدير برعالم كا وجود بذاتہ ہے اور قدرت و تقدم ذاتِ بارى تعالى كے خالق ہونے اور عالم كا اس كے مخلوق ہونے كو واجب نہيں كرتے بلكہ قدرت اور تقدم اس كے موجب ہيں كہ بارى تعالى عالم كا خالق نہ ہواور عالم اس كى مخلوق نہ ہو۔ لہذا بيد كہنا تھے نہيں ہوگاكہ بارى تعالى عالم كا خالق نہ ہواور عالم اس كى مخلوق نہ ہو۔ لہذا بيد كہنا تھے نہيں ہوگاكہ بارى تعالى عالم كا خالق مغروض ہے۔

و أن لا يكون الله تعالىٰ مكونا للأشياء:- يہال سے عينيت كى تقدير پر تيسر استحالہ پيش كيا جارہا ہے جے ماقبل ميں ابھى ذكر كيا گيا ہے جس كا حاصل ہيہے كہ عينيت كى تقدير پر لازم آئے گاكہ واجب تعالى اشيا كا مكوّن نہ ہواس ليے كہ مكوّن اسے كہتے ہيں كہ جس كے ساتھ تكوين قائم ہواور تكوين جب عين مكوّن ہوگى تووہ ذاتِ بارى تعالى كے ساتھ قائم نہيں ہوگى تو لازم آئے گاكہ بارى تعالى اشيا كا مكوّن نہ ہواور ہير محال ہے۔

اس دلیل میں استحالہ کی دوسری وجہ پیش کی گئی ہے اور بیہ واجب تعالیٰ کا مکوِّن نہ ہونا ہے جب کہ اول میں استحالہ کی وجہ مکوَّن کا بنفسہ مخلوق ہونا ہے لہٰذا دلیل میں تکرار کااعتراض وار دنہیں ہو گا۔

وان یصنے القول بان خالق سو اد: -اس عبارت سے عینیت کی تقدیر پر چوتھااستالہ پیش کیا گیا ہے جس کا ماسل ہے ہے۔ ہیں جس کہ اگر تکوین عین مکون ہو تولازم آئے گاکہ اس حجر اسود (کالاپھر) کے سواد کا خالتی اسود ہوجائے اس لیے کہ اسود اسے کہتے ہیں جس کے ساتھ سواد قائم ہواد تائم ہواد تائم ہواد تائم ہوتا سے دخلق اس کے ساتھ سواد قائم ہوتا کہ دخلق "شکوین" ہے اور "سواد" دکون " ہے اور تکوین عین مکون ہے ۔ لہذا خلق عین سواد ہے اور جس کے ساتھ سواد قائم ہوتا ہے وہ "سواد" وہ کہ ہوگا اس کے ساتھ خلق بھی قائم ہوگا اور جس کے ساتھ ضلتی قائم ہوگا اور جس کے ساتھ خلتی ہیں گائی ہوتا ہے۔ "سواد" چول کہ عین خلق ہے لہذا جس کے ساتھ "سواد" قائم ہوگا اس کے ساتھ خلتی بھی قائم ہوگا اور جس کے ساتھ خلتی قائم ہوگا اور جس کے ساتھ خلتی قائم ہوگا اس کے ساتھ خلتی قائم ہو تا ہے اسود کے ساتھ سواد حجر کا خلق قائم ہے لہذا "اسود" "سواد ججر" کا خالق ہے۔

اور بہ بھی لازم آئے گاکہ بیہ "مجر" "سواد" کاخالق ہوجائے اس کیے کھنٹ وسواد تکوین و مکوّن ہونے کی بنا پر متحد ہیں اور دونوں کانحل ایک ہے جو کہ مجرہے لہذا حجر "سواد" کا بھی محل ہو گا اور خلق کا بھی محل ہو گا اور جب مجرخلق کامحل ہو گا تولازم آئے گاکہ حجر کاسواد کی خالقیت کے وصف سے متحد ہونا بھی سیح ہوجائے۔

بلفظ دیگر جرنفسِ اسود ہے توجب اسود اس جراسود کے سواد کا خالق ہوگا توبیہ جربھی سواد کا خالق ہوگا۔

المثال هذه المباحث و لا ينسب إلى الراسخين من علماء الأصول ما تكون استحالته بديهية ظاهرة على من له أمثال هذه المباحث و لا ينسب إلى الراسخين من علماء الأصول ما تكون استحالته بديهية ظاهرة على من لا أدنى تمين بل يطلب لكلامه محلا يصلح محلاً لنزاع العلماء و خلاف العقلاء ، فإن من قال: التكوين عين المكون أراد أن الفاعل إذا فعل شيئاً فليس ههنا إلا الفاعل و المفعول ، و أما المعنى الذي يعبر عنه بالتكوين و الإيجاد و نحو ذلك فهو أمر اعتبارى يحصل في العقل من نسبة الفاعل إلى المفعول ، وليس أمراً محققا مغاير أللمفعول في الخارج ولم يردأن مفهوم التكوين هو بعينه مفهوم المكون لتلزم المحالات.

توجسه: - یہ سبخل اور مفعول کے حکم کے بداہتاً مغایر ہونے پر تنبیہ ہے کیکن عاقل کو مناسب ہے کہ ان جیسے مباحث میں غور کرے اور را سخین علاے اصول کی جانب وہ باتیں منسوب نہ کرے جن کا محال ہونا بدیہی ہو، اونی تمیزر کھنے والے پر بھی ظاہر ہوبلکہ ان کے کلام کاایام کل تلاش کرے جو علما کے نزاع اور عقلا کے اختلاف کامحل بننے کی صلاحت رکھتا ہو۔ لہذا جس نے کہاکہ تکوین عین مکون ہے اس نے یہ مراد لیا ہے کہ فاعل جب کوئی فعل انجام دیتا ہے تو وہ ہاں پر صرف فاعل اور مفعول ہوتے ہیں لیکن وہ معنی جس کی تعبیر تکوین و ایجاد اور ان کے امثال سے کی جاتی ہے تو وہ ایک امراعتباری ہے فاعل کی مفعول کی مفعول کے مغایر ہویہ مراد کی مفعول کی طرف نسبت کرنے سے عقل میں حاصل ہوتا ہے ، امر حقیقی نہیں ہے جو خارج میں مفعول کے مغایر ہویہ مراد کی مفعول کی مفعول کے مغایر ہویہ مراد کی مفعول کی مفعول کے مغایر ہویہ مراد کی مفعول کے مغایر ہویہ مراد کی سات کرنے سے عقل میں حاصل ہوتا ہے ، امر حقیقی نہیں ہے جو خارج میں مفعول کے مغایر ہویہ مراد کی سے کہ تکوین کا مفہوم بعینہ مکون کا مفہوم ہے کہ محالات لازم آئیں۔

وهذا کله تنبیه علی کون الحکم: -اس عبارت سے شار آفرماتے ہیں کہ ابھی متصلاً ماقبل میں تکوین و مکون کی مغایرت پر ماتریہ ہیں بلکہ تھم مغایرت کی مغایرت پر ماتریہ ہیں بلکہ تھم مغایرت کی مغایرت پر ماتریہ ہیں بلکہ تھم مغایرت کی مغایرت کا تعبیر دلائل سے تعبیر نہ کرنا اس لیے زیادہ مناسب ہے کہ ان کی مغایرت کا تھم بالکل ظاہر ہے۔

لکنه ینبغی للعاقل ان بتامل: -اس عبارت سے شارحِ ماتریہ پر اعتراض کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ماترید یہ کو مشاکخ اشعر پر براعتراض کرنے ہوئے کہتے ہیں کہ ماترید یہ کہ مشاکخ اشعر پر براعتراض کرنے کے بجائے ان کے کلام میں توجیہ اور تاویل کرناچا ہے اور ماہر ترین علما سے اصول اور مشاکخ کی طرف وہ بات نہیں منسوب کرنی چاہیے جس کا استحالہ بالکل ظاہر ہوا ور ادنی عقل وقیم رکھنے والے بھی جسے بچھتے ہوں بلکہ ان کی طرف وہ بات نہیں منسوب کرنی چاہیے جو علما اور عقلا کے مابین محل نزاع بننے کی صلاحیت رکھتا ہو تا کہ علما سے اصول سے بغیروجہ معقول کے حق صرح کا انکار نہ لازم آئے اور تکوین و مکون کے مابین عینیت کا قول مکا برہ نہ قرار پائے ۔

فان من قال : التکوین عین المکون: - شارح اس بات سے حضرت شخ ابوالحن اشعری کے قول کی ایک توجیہ بیش کرتے ہیں۔

فرماتے ہیں کہ جس نے یہ کہاہے کہ تکوین عین مکون ہے اس نے اپنے اس قول سے یہ مراد لیاہے کہ فاعل جب فعل انجام دیتا ہے تو خارج میں صرف فاعل اور مفعول پائے جاتے ہیں اور وہ علی جس کی تعبیر تکوین اور ایجادیاان کے امثال سے کی جاتی ہے اس کا خارج میں کوئی وجود نہیں ہوتا ہے بلکہ وہ ایک امراعتباری ہوتا ہے جب فاعل کی مفعول کی طرف نسبت کی جاتی ہے تو معتبر عقل میں اس کے وجود کا اعتبار کر لیتا ہے خارج میں اس کا کوئی ایسا وجود نہیں ہوتا ہے جو خارج میں بائے جاتے ہیں اس کا کوئی ایسا وجود نہیں ہوتا ہے جو خارج میں پائے



جانے والے مفعول کے مغایر ہو، تکوین کے عین مکون کے قول سے قائل کی مرادیہ نہیں ہے کہ تکوین کامفہوم بعینہ مکون کا مفہوم ہے کہ بیرسب محالات لازم آئیں اور حضرت شیخ ابوالحن اشعری پرطعن وشنیع کی جائے۔ مدیرہ یرہ ہرہ ہے۔

\* وهذا كما يقال: إن الوجود عين الماهية في الخارج, بمعنى أنه ليس في الخارج للماهية تحقق ولعارضها المسمى بالوجود تحقق آخر حتى يجتمعا اجتماع القابل والمقبول كالجسم والسواد, بل الماهية إذا كانت فكو نها هو وجودها لكنهما متغايران في العقل, بمعنى أن للعقل أن يلاحظ الماهية دون الوجود وبالعكس, فلا يتم إبطال هذا الرأى إلا بإثبات أن تكون الأشياء وصدورها عن البارى تعالى يتوقف على صفة حقيقية قائمة بالذات مغايرة للقدرة والإرادة.

ترجسمہ: -اوربیاس کے مثل ہے جو کہاجاتا ہے کہ وجود خارج میں ماہیت کا عین ہے اس معنی کر کہ خارج میں ماہیت کے لیے تحق نہیں ہے بہاں تک کہ دونوں قابل اور لیے ایک تحقق نہیں ہے بہاں تک کہ دونوں قابل اور مقبول کے اجتماع کے مثل مجتمع ہوں جیسے جسم اور سواد ہے بلکہ ماہیت جب خارج میں موجود ہوگی تواس کا موجود ہوناہی اس کا وجود ہوئی تواس کا موجود ہوناہی اس کا وجود ہوئی تواس کا موجود ہوناہی اس کا وجود ہوئی تواس کا موجود ہوئی تواس کا موجود ہوئی تواس کا موجود ہوئی تواس کا وجود ہوئی تواس کا موجود ہوئی ہوں جو ماہیت کو ملاحظہ کرے ہے لیکن دونوں عقل میں ایک دوسرے کے مغایر ہیں اس معنی کر کہ عقل کے لیے بیہ ہے کہ وہ بغیر وجود کے ماہیت کو ملاحظہ کرے اور اس کے برعکس لہذا اس رائے کا ابطال تام نہیں ہوگا مگر اس بات کے اثبات سے کہ باری تعالی سے اشیا کا صدور اور وجود ایک صفت حقیقی پر موقوف ہے جوذا ہے باری تعالی کے ساتھ قائم ہے اور قدرت وارادہ کے مغایر ہے۔

و ہذا کمایقال: ان الوجو د:-اس عبارت سے شارح نے مذکورہ توجیہ کے دفع استبعاد کی غرض سے اس کی ایک طیر پیش کی ہے تاکہ اس نظیر سے مذکورہ توجیہ کو ثابت کیاجا سکے۔

مال بیہ کہ ہم نے مشائخ اشعربہ کے قول "تکوین عین مکون ہے" کی جو توجیہ کی ہے وہ ایسے ہی ہے جیسے کہ یہ کہاجاتا ہے کہ وجود خارج میں عین ماہیت ہا الگشخش ہے اس کا مطلب یہ نہیں ہوتا ہے کہ خارج میں ماہیت کا الگشخش ہے اور جس کا وجود نام رکھا جاتا ہے اس کا ایک دو سراحق ہے یہاں تک کہ ماہیت اور وجود دونوں الگ الگ دوچیزیں ہوں اور قابل و مقبول کی طرح دونوں ایک ساتھ جمع ہوتے ہوں جیسے کہ جسم اور سواد ہیں کہ جسم کا الگ مفہوم ہے اور سواد کا الگ کیان خارج میں دونوں ایک ساتھ مجتمع ہیں بلکہ خارج میں وجود کے عینِ ماہیت ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ جب ماہیت خارج میں موجود ہوگی تواس کا خارج میں موجود ہونا ہیں ایک دوسرے کے مخابر ہوں گے اس معنی کرکہ عقل وجود کے بغیرماہیت اور ماہیت کے اس معنی کرکہ عقل وجود کے بغیرماہیت اور ماہیت کے بغیرہ وں ایک وجود سے موجود ہوتے ہیں۔

لہذا جب مشائخ اشعربیکی مراد تکوین کے عین مکون ہونے سے بیہ کہ تکوین ایک امراعتباری ہے خارج میں اس کا وجود نہیں ہے تواس موقف کو ان دلائل سے باطل نہیں کیا جاسکتا جن دلائل سے ماتر بدیداس کا ابطال کرتے ہیں ہاں اس کے ابطال کی ایک اور صفت کے ابطال کی ایک اور صفت سے ابطال کی ایک اور صفت حقیق ہے جو ذاتِ باری تعالی کی ایک اور اشیاکا تحقق اور صدور ای صفت کے او پر موقوف ہے اس کا نام تکوین محقیق ہے جو ذاتِ باری تعالی کے ساتھ قائم ہے۔ تمام اشیاکا تحقق اور صدور ای صفت کے او پر موقوف ہے اس کا نام تکوین



ہاں نقدیر پرالبتہ تکوین کے عین مکون ہونے کی جو توجیہ امراعتباری عدم وجود فی الخارج سے کی گئ ہے وہ باطل ہو کتی ہے۔
تکوین کاصفت ِ حقیقی یا امراعتباری ہونااشعریہ اور ماتریدیہ کے مابین ایک مختلف فیہ مسئلہ ہے۔ للبند ااگرامام اشعری کے
قول تکوین کے عین مکون ہونے سے امراعتباری کامعنی لیا جائے تو یقینا سے علما اور عقلا کے مابین محل نزاع بننے کی صلاحیت
رکھتا ہے۔ لہذ ااس کا محال ہونا بدیجی نہیں ہوگا بلکہ اس معنی میں تکوین کاعین مکون ہونا حق ہوگا۔

## $\triangle \triangle \triangle \triangle \triangle \triangle$

بي والتحقيق أن تعلق القدرة على وفق الإرادة بوجود المقدور لوقت وجوده إذا نسب إلى القدرة يسمى إيجاداً له وإذا نسب إلى القادر يسمى الخلق والتكوين ونحو ذلك فحقيقته كون الذات بحيث تعلقت قدرته بوجود المقدور لوقته ثم تتحقق بحسب خصوصيات المقدورات خصوصيات الأفعال كالتصوير والترزيق والإحياء والإماتة وغير ذلك إلى ما لا يكاديتناهى وأما كون كل من ذلك صفة حقيقية أزلية فمما تفرد به بعض علماء ما وراء النهر وفيه تكثير للقدماء جداً وإن لم تكن متغايرة والأقرب ما ذهب إليه المحققون منهم وهو أن مرجع الكل إلى التكوين فإنه إن تعلق بالحياة يُسمَّى إحياء وبالموت إماتة وبالصورة تصويراً وبالرزق ترزيقاً إلى غير ذلك مفاكل تكوين وإنما الخصوص بخصوصية التعلقات.

توجدہ: -اور تحقیق ہے کہ مقدور کے وجود کے وقت میں مقدور کے وجود سے ارادہ کے مطابق قدرت کا تعلق جب قدرت کی طرف منسوب ہو تونام خلق اور تکوین اور اس کے جب قدرت کی طرف منسوب ہو تونام خلق اور تکوین اور اس کے مثل رکھاجاتا ہے تو تکوین کی حقیقت ذات کا اس حیثیت ہے ہونا ہے کہ اس کی قدرت مقدور ہے اس کے وجود کے وقت میں متعلق ہو پھر مقدورات کی خصوصیات کے اعتبار سے افعال کی خصوصیات محقق ہوتی ہیں جیسے تصویر، ترزیق، احیا، اماتت اور ان کے علاوہ اس حد تک جوختم ہونے کے قریب نہیں ہیں لیکن ان میں سے ہرایک کاصفت حقیقی از کی ہونا اس میں ماورا، النہر کے بعض علامتفر دہیں اور اس میں قدما کی بہت زیادہ تکثیر ہے اگر چہ وہ متغایر نہ ہوں اور صحت کے زیادہ قریب وہی ہے جس کی طرف ان میں کے محققین گئے ہیں اور وہ سے کہ کل کا مرجع تکوین ہے پس اگر تکوین کا تعلق حیات سے ہو تو احیا اور محت موت سے ہو تو امات صورت سے ہو تو تصویر، رزق سے ہو تو ترزیق نام رکھا جا تا ہے اور ان کے علاوہ تو سب تکوین ہیں محت سے تعلقات کی خصوصیت تعلقات کی خصوصیت کے لخاظ سے ہے۔

والتحقیق أن تعلق القدر ة: - یہال سے شارح پوری بحث کی تلخیص کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ تحقیق یہی ہے کہ مقدور کے وجود کے وقت میں وجود مقدور سے ذاتِ باری تعالی کے علم و ارادہ کے مطابق اس کی قدرت کا تعلق جب مقدور کے وجود کے وقت میں وجود مقدور سے ذاتِ باری تعالی کے علم و ارادہ کے مطابق اس کی قدرت کا تعلق جب قدرت کی طرف منسوب ہو تواس کا نام ایجاد رکھا جاتا ہے اور جب یہ تعلق قادر کی طرف منسوب ہو تواس کا نام خلق و تکوین اور اس کے مثل ایجاد و اختراع رکھا جاتا ہے۔

حاصل میے کہ تکوین قدرت کے مفہوم پر زائد کوئی الگ صفت نہیں ہے بلکہ قدرت ہی کا نام تکوین ہے مقدور کے وجود سے اس کے علم وارادہ کے موافق قدرت کے تعلق کا نام ایجاد ہے اور اس حیثیت سے کہ قدرت قادر کی طرف منسوب





ہاوراس کی قدرت ہے اڑصادر ہے قدرت کا نام خلق وتکوین ہے۔ لہٰذا سمیٰ ایک ہے نسبت میں اختلاف کی بنا پراس کے دو نام اور دو فہوم ہیں اور دو نوں میں تغائر اعتباری ہے بلکہ یوں کہیے کہ تکوین قدرت کا نام نہیں ہے قدرت کے تعلق کا نام ہے اور تیعلق حادث ہے۔ لہٰذا تکوین ایک صفت ِ اعتباری حادث ہے۔

فحقیقته کون الذات: اس عبارت سے ایک وہ م کود فع کیا جارہا ہے وہ م یہ ہوتا ہے کہ جب تکوین علق قدرت کانام ہے تو تکوین قدرت کی صفت ہوئی نہ کہ ذات باری تعالی کی تو موّن صفت قدرت ہوئی نہ کہ ذاتِ تعالی جواب ہے ہے کتعلق قدرت پر تکوین کا اطلاق علی سبیل المسامحت ہے اور تکوین کی حقیقت ذاتِ باری تعالی کا اس حیثیت ہے ہونا ہے کہ اس کی قدرت مقدور کے وجود سے اس کے وجود کے وقت میں ہے جو علم باری تعالی میں مقدور ہے، مقدورات کی خصوصیت کے اعتبار سے قدرت مخصوص افعال کی شکل میں متحقق ہوتی ہے۔ مثلاً جب مقدور زق ہوتا ہے اور قدرت وارادہ کا تعلق اس سے ہوتا ہے تواس تعلق کا نام ترزیق رکھاجاتا ہے اس قریرہ تحقی صدیر ختم نہیں ہوتے۔

واما کون کل من ذلک:-اس عبارت سے شارح نے ایک تیسرے مذہب کو بیان کیا ہے جس کی طرف بعض ماترید یہ گئے ہیں بعض ماترید یہ کا مذہب ہیں اور نہ ہی تکوین امر اعتباری نہیں ہے جبیبا کہ امام اشعری فرماتے ہیں اور نہ ہی تکوین ایک صفت حقیقہ واحدہ ہے جبیبا کہ اکثر ماترید یہ کہتے ہیں بلکہ ترزیق ، تصویر ، احیا، امات وغیرہ میں سے ہر ایک صفت حقیق ہیں ایسانہیں ہے کہ یہ سب صفات اضافیہ ہیں اور ان کا مبد اصفتِ تکوین ہے۔

سیمادراءالنہرکے بعض علماکا مذہب ہے جنھیں بعض ماتر مدید کہتے ہیں اس مذہب پر صفاتِ حقیقیہ شارسے باہر ہیں۔ و فیہ تکثیر للقدماء جدا: -اس عبارت سے شارح نے بعض ماتر مدید کے اس مذہب پر اعتراض کیا ہے جس کا حاصل سے ہے کہ توحید کے لائق اور مناسب تو یہی ہے کہ قدم کوذات حق سجانۂ تعالی میں ہی منحصر کر دیاجائے لیکن حق سجانۂ کے لیے سات

صفات قدیمہ کااثبات جیساکہ بیاشعربی کے نزدیک ہے یاآٹھ صفاتِ قدیمہ حقیقیہ کااثبات جیساکہ بیاکٹرماتر بدید کے نزدیک ہے مانے بغیر کوئی چارہ نہیں ہے اور جب صفت تکوین کاذاتِ باری تعالیٰ کے لیے اثبات احیا، امات، ترزیق وغیرہ کے تحقق کے لیے

مانی ہے تو پھر ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے الگ سے ان کا اُثبات کرنا اور ہر ایک کوصفتِ حِقیقی قرار دینا ایک غیر ضروری امر ہے۔ لہذا

مناسب یہی ہے کہ جن صفات کومانناذاتِ باری تعالیٰ کے لیے ضروری نہیں ہے ان کی ذاتِ باری تعالیٰ سے نفی کر دی جائے اور مناسب یہی ہے کہ جن صفات کومانناذاتِ باری تعالیٰ کے لیے ضروری نہیں ہے ان کی ذاتِ باری تعالیٰ سے نفی کر دی جائے

ترزیق،احیادغیرہ کامبدا تکوین کوقرار دیاجائے۔ان میں سے ہرایک کوانفرادی حقیقی صفت نہ ماناجائے کیوں کہ اس میں قدماکی زیادہ تکثیرلازم آئے گی بعنی تکثیر توسات یاآٹھ صفات ماننے میں بھی لازم آئے گی لیکن تیسرے مذہب کی تقدیر پر مزید تکثیر ہوگی۔

و إن لم تكن مغايرة: - بحث صفات ميں يہ گزر حِكائے كه محال قدما متغايره كا تعدد ہے اور صفاتِ قد كيمہ جو ذاتِ بارى تعالى كے ساتھ قائم ہيں ان ميں كوئى تعدد نہيں ہے اس ليے كه صفات غير ذات نہيں ہيں اور نه ہى صفات ميں بعض بعض ہے مغاير ہيں لہذا صفاتِ قديمہ كے اثبات ميں قدما ہے متغايره كا اثبات نہيں لازم آئے گا۔

سے من یوبی ہمدہ معاتِ مدیمہ آگر چہ متغایر نہیں ہیں لیکن توحید کے شایان شان اور انسب تقلیلِ صفات ہی ہے۔ شارح فرماتے ہیں کہ صفاتِ قدیمہ آگر چہ متغایر نہیں ہیں لیکن توحید کے شایان شان اور انسب تقلیلِ صفات ہی ہے۔

والاقرب ماذهب اليه المحققون:-اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ توحید کے زیادہ قریب وہی مذہب

ہےجس کی طرف محققین گئے ہیں۔

اس عبارت سے شارح کامقصد جمہور ماتریدیہ کے مذہب کو بعض ماتریدیہ کے مذہب پر ترجیج دیناہے۔اس عبارت سے شارح کی مرادیہ نہیں ہے کہ بید فد بب دیگر تمام فداہب پر رائج ہے کیوں کہ شارح کے نزدیک فد بب مختار بیہ ہے کہ تکوین ایک امراعتباری ہے قدرت کی طرف راجع ہے۔

وهو ان موجع الكل:-اس عبارت مے حققین ماتریہ ہے مذہب كوبیان كيا جار ہاہے جس كا حاصل سے ك ترزیق، تصویر،احیاد غیرہ اضافی امر ہیں اور سب تکوین کی طرف راجع ہیں تکوین کا تعلق اگر حیاۃ ہے ہو توا کا نام احیا،موت سے ہوتوامات، صورت سے ہوتوتصویر، رزق سے ہوتو ترزیق رکھا جاتا ہے۔ علیٰ هذا القیاس۔ لہذاسب تکوین ہیں الگ الگ نام تعلقات کی خصوصیت کے اعتبار سے ہے۔

الإرادة صفة اله تعالى أزلية قائمة بذاته كرر ذلك تأكيدا وتحقيقاً الإثبات صفة قديمة الة تعالى تقتضى تخصيص المكونات بوجه دون وجه، وفي وقت دون وقت لا كما زعمت الفلاسفة من أنه تعالى موجب بالذات لا فاعل بالإرادة والاختيار، والنجارية من أنه مريد بذاته لا بصفته، و بعض المعتز لة من أنه مريدبأرادة حادثة لافي المحلو الكرامية من ان أرادته حادثة في ذاته.

تر جسمہ: -اور ارادہ اللہ تعالیٰ کی صفت ہے از لی ہے اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے مصنف نے اسے دوبارہ ذکر کیاذاتِ باری تعالی کے لیے الی صفتِ قدیمہ کے اثبات کی تحقیق اور تاکید کے غرض سے جو مکوّنات کی تحصیص کی مقتضی ہے ایک وجہ کے ساتھ دوسری وجہ کوچھوڑ کراور ایک وقت کے ساتھ دوسرے وقت کوچھوڑ کر ایسانہیں جیساکہ فلاسفہ نے گمان کیا ہے کہ اللہ تعالی موجب بالذات ہے فاعل بالارادہ اور بالاختیار نہیں ہے اور نجاریہ بیر گمان کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات سے مرید ہے اپنی کسی صفت سے نہیں اور بعض معتزلہ سے خیال کرتے ہیں کہ اللہ تعالی ایسے ارادے سے مرید ہے جو حادث ہے کسی محل میں نہیں اور کر ّامیہ بیر گمان کرتے ہیں کہ اس کاارادہ اس کی ذات میں حادث ہے۔

ہے تاکہ ذاتِ باری تعالی کے لیے اس صفتِ قدیمہ کے اثبات کی تحقیق اور تاکید ہوجائے جو مکو نات کی تخصیص کی مقتضی ہے۔ تفصیل بیہے کہ صفات علم وقدرت کا تعلق جمیع مکوّنات کے ساتھ مکیساں طریقے پرہے لہٰذا مکوّنات میں بعض کی تخصیص بعض اشکال و صور کے ساتھ اور بعض کی بعض دوسرے اشکال و صور کے ساتھ اسی طرح بعض مکو ّنات کی ایجاد کسی زمانے میں اور بعض کی کسی دوسرے زمانے میں ایجاد ایک دوسری صفت ِ مرجحہ کی مقتضی ہے ورنہ ترجیح بلا مرجیح لازم آئے گی ای صفت مرجحه کانام اراده ہے۔

لا كمازعمت الفلاسفة: -اس عبارت سے شارح فلاسف كے مذہب كى ترديد كرتے ہيں فلاسف ذات بارى تعالى كوفاعل مختار نہیں مانتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ ذاتِ باری تعالی کوصدور فعل اور ترکِ فعل میں قصدواختیار نہیں ہے سب کچھاس کی ذات ہے اضطراراً اور ایجاباً مور ہاہے جیسے کہ آگ سے احراق کاصدور ہے آگ جاہے یانہ جاہے احراق اس سے صادر ہوکر رہے گا آفتاب



چاہ یانہ چاہ روشن اس سے ضرور ہوگی ای طرح ذات باری تعالیٰ سے افعال کاصدوراس کے قصدوارادہ کے بغیر ہے۔

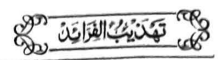
فلاسفہ کی سب سے قوی دلیل یہ ہے کہ اگر واجب تعالیٰ فاعل مختار اور فاعل بالارادہ ہوگا توقدرت کی طرح سے ارادہ کا بھی تعلق من حیث الارادہ فعل اور ترک فعل کے ساتھ برابر ہوگا یونہی او قات میں سے ہروقت کے ساتھ اس کا تعلق کے لیے بھی الیک مقدورین (فعل اور ترک فعل) میں سے کی ایک وقت میں ارادہ کے تعلق کے لیے بھی ایک مقدورین (فعل اور ترک فعل) میں سے کی ایک وقت میں ارادہ کے تعلق کے لیے بھی ایک مرزح کی حاجت ہوگی اس صورت میں یا توابیا بلازم آئے گایا تسلسل اس لیے کہ مقدور اگر مرزح کے ساتھ واجب الوقوع ہے یعنی اس کا وجود و ضروری ہے توبیدا بیاب ہے۔ (صدور فعل بلاقصد) یا مقدور مرزح کے ساتھ ممکن الوقوع ہوگا اس صورت میں اس کے وجود وعدم دونوں برابر ہوں گے لہٰذا اس کے لیے بھی ایک مرزح کے ساتھ اگر مقدور واجب الوقوع ہے توبیر اس مرزح کے ساتھ اگر مقدور واجب الوقوع ہے توبیر اس مرزح کے ساتھ اگر مقدور واجب الوقوع ہے توبیر اس مرزح کے لیے بھی ایک مرزح کی حاجت ہوگی توسلسل مرجمات لازم آئے گا جو کہ ہوگا ہے الہٰذا معلوم ہواکہ واجب تعالی فاعل مختار نہیں ہے بلکہ وہ فاعل موجب ہے۔

جواب ہے کہ ارادہ ایک ایک صفت ہے جس کا تعلق مقدورین میں کسی ایک کے ساتھ ، او قات میں سے کسی ایک وقت میں ایک رائے ہوائی مرخ نہیں ہے جیسے کہ وہ شخص جو در ندہ جانور کو دیکھ کر دوراستوں میں سے ایک راستے کو اختیار کرتے ہوئے بھاگتا ہے حالاں کہ دونوں راستے اس کے لیے برابر ہیں یا جیسے کہ بھو کا آدمی دو روٹیوں میں سے ایک روٹی کو اختیار کرتا ہے جب کہ دونوں اس کے لیے برابر ہیں یہاں پر ایک راستے اور ایک روٹی کی ترجیح کا کوئی مرج نہیں ہے یہاں کوئی ہوتا کہ بہوا کہ ترجیح کا کوئی مرج نہیں ہے یہاں کوئی ہے سوال نہیں کر سکتا کہ تم اسی راستے سے کیوں بھا گے یاتم یہی روٹی کیوں کھائے وجہ کیا ہے ؟ یوں ہی ارادہ کا تعلق مقدورین میں کسی ایک وقت میں بغیر کسی مرج کے ہے۔

فلاسفہ کی اور بھی دلیلیں ہیں لیکن ان کی ساری دلیلیں مخدوش ہیں اس لیے کہ اضطرار ایک نقص اور عیب ہے اور اللہ تعالیٰ ہر نقص وعیب سے بری ہے۔

والنجارية من انه مويد: - نجاريه يا تومعتزله كى ايك شاخ كانام بيايه خود ايك متنقل فرقه بجومحمر بن حسين نجار كى طرف منسوب به نجارية كا مذہب بيه به كه الله تعالى ابنى ذات سے مريد به ابنى كى صفت سے نہيں ليمنى ذات مين مفت به نہيں ليمنى ذات مين مفت به حالال كم عنزله اور فلاسفه بھى اس كے قائل ہيں كه صفات مين ذات ہے لہذا اس ميں نجاريد كى تخصيص محل نظر به شايداس كى وجہ بيہ بوكه نجاريد بالخصوص صفت ِ ارادہ ميں عينيت كے قائل ہوں۔

و بعض المعتزلة من أنه مريد: - اوربعض معزله ابوالهذيل، ابوعلى جبائى، عبدالجبار وغيره كا مذہب يہ ہے كه ذاتِ بارى
تعالىٰ اليے ادادے سے مريد ہے جوحادث ہے ليكن اس كاحدوث كى كل بيں نہيں ہے ليخی اس كی صفتِ ادادہ بنات قائم ہے۔
ان كى دليل يہ ہے كه اگر صفتِ ادادہ كاحدوث ذاتِ بارى تعالىٰ ميں ہوگا توذاتِ بارى تعالىٰ كے ساتھ حوادث كا قيام
لازم آئے گا اور اگر غير ذاتِ بارى تعالىٰ ميں ہوگا توغير ذاتِ بارى تعالىٰ كاصفتِ بارى تعالىٰ سے اتصاف لازم آئے گا اور يہ
محال ہے بعض معزله كے اس موقف سے دو باتیں ظاہر ہوتی ہیں ایک تو يہ كہ صفت ادادہ كى محل ميں نہيں پائى جاتی، دوسرى يہ
كہ دہ حادث ہے۔ اول كا جواب يہ ہے كہ جو بذاتہ قائم ہووہ كى كى صفت نہيں ہوگا كيوں كہ صفت ہميشہ غير كے ساتھ قائم
ہوتی ہے اور دوسرى بات كا جواب يہ ہے كہ حوفذاتہ قائم ہووہ كى كى صفت نہيں ہوگا كيوں كہ صفت ہميشہ غير كے ساتھ قائم



و المكو امية من ان: -كراميه كا موقف بير ب كه ذاتِ بارى تعالى كے ليے صفت ارادہ تو بے ليكن وہ حادث ہے ميہ لوگ حوادث كاقيام ذاتِ بارى تعالى كے ساتھ مكن قرار ديتے ہيں يہ ند مب بھى ظاہر البطلان ہے اس ليے كه ذاتِ تعالى ك ساتھ حوادث کاقیام محال ہے ورنداس کامحل حوادث ہونالازم آئے گا۔

# **ተ**

 ﴿ والدليل على ما ذكرنا الآيات الناطقة بإثبات صفة الإرادة والمشيئة الله تعالى, مع القطع بلزوم قيام صفة الشيء به وامتناع قيام الحوادث بذاته تعالى وأيضاً نظام العالم ووجوده على الوجه الأوفق الأصلح دليل على كون صانعه قادراً مختاراً, وكذا حدوثه إذ لو كان صانعه موجباً بالذات لزم قدمه ضرورة امتناع تخلف المعلول عن علته الموجبة.

تو جسمه: -اور ہم نے جیساکہ ذکر کیا ہے اس پر دلیل وہ آیتیں ہیں جواللہ تعالیٰ کے لیے صفت ارادہ اور مشیت کے جُوت پر ناطق ہیں صفتِ شی کے شی کے ساتھ قائم ہونے کے لزوم کے یقینی ہونے کے ساتھ اور قیام حوادث کے ذاتِ باری تعالی کے ساتھ محال ہونے کی بنا پر نیز عالم کا نظام اور اس کا نہایت مناسب اور بہتر طریقے پر پایا جانااس پر دلیل ہے کہ اس کاصائع قادر ، مختار ہے بوں ہی اس کا حدوث بھی کیوں کہ اگر اس کاصانع موجب بالذات ہو توعالم کا قدیم ہونا لازم آئے گاابنی علت تامہ ہے معلول کے تخلف کے محال ہونے کی بناپر۔

والدليل على ماذكر نا: - صفت اراده كى ازليت اوراس كے قيام بذاته تعالى پر شارح نے اس عبارت سے دليليں پیش کی ہیں۔

شارح نے ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے صفت ارادہ اور مشیت کے اثبات پریہاں تین دلیلیں دی ہیں، پہلی دلیل وہ آیات ہیں جوذاتِ باری تعالی کے لیے صفت ارادہ اور مشیت کے اثبات پر ناطق ہیں، مثلاً:

إِنَّ رَبُّكَ فَعَالٌ لِّمَا يُرِيْدُ. (سورهُ مود: ١٠٤) بِ شَك تمهارارب جب جوجا برك رك (كزالايمان)

ب شک الله جوچاہ کرے۔ (کنزالا بمان)

إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ مَا يُوِيُلُ. (سورهُ المُونا) بِ شَك اللَّهُم فرماتا ب جوجا بـ (كنزالايان)

إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلَ مَايَشَاءُ. (مورة جَ١٨:)

مذ کورہ آیات سے فلاسفہ کی تردید کی گئ ہے جواس کے قائل ہیں کہ اللہ تعالی فاعل موجب یعنی فاعلِ مضطر ہے۔

مع القطع بلزوم قيام صفة الشئى به: - العبارت سے نجاريه اور بعض معتزله كى ترديد كى گئى ہے جواس كے قائل ہیں کہ اللہ تعالی مرید بنراتہ ہے مرید بصفتہ نہیں ہے۔

امتناع قیام الحوادث بذاته تعالی: - اس عبارت سے کر امیہ کی تردید کی گئے ہے جواس کے قائل ہیں کہ اللہ

تعالی کی صفت ارادہ حادث ہے اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے۔

وأيضاً نظام العالم: -اس عبارت سے دوسری دلیل ذکری گئ ہے جس کا عاصل بیہ کہ عالم کا محکم اور دریا نظام اور نہایت ہی عمدہ اور انسب طریقے پراس کا وجود اس پر دلیل ہے کہ اس کاصانع قادر اور مختار ہے اس لیے کہ فاعل غیر مختار کی بھی بجیب وغریب نعل کے خلق وایجاد پر قادر نہیں ہوسکتا چہ جائیکہ افعال لا یحصیٰ کے صدور پراسے قدرت ہو۔
و کذا حدو ثلا اذ لو کان: - اس عبارت سے صفت ارادہ و مشیت کے اثبات پر تیسری دلیل دی گئ ہے جس کا حاصل سے ہے عالم کا حدوث بھی اس پر دلیل ہے کہ اس کا صانع فاعل مختار اور فاعل بالارادہ ہے اس لیے کہ اگر صانع عالم موجب بالذات ہو تا توعالم کا قدیم ہونالازم ہو تا اس لیے کہ علت موجبہ سے اس کے معلول کا تخلف (علت موجود ہواور معلول نہ موجود ہو) محال ہے جسے کہ طلوع شمس و جود نہار کے لیے علت تامہ اور علت موجبہ ہے جس آن میں طلوع شمس معلول نہ موجود ہو) تحال ہے جس آن میں طلوع شمس موجود نہار کا ایک لحہ بھی تخلف نہیں ہوسکتا ہے جبیبا کہ مشاہدہ اس ہوگا ای آن اور لمحے میں وجود نہار بھی ہو گا طلوع شمس سے وجود نہار کا ایک لحہ بھی تخلف نہیں ہوسکتا ہے جبیبا کہ مشاہدہ اس پر دال ہے یا جس کے اللے علت موجبہ ہو تا تو واجب تعالی کی ازلیت و قدم کے ساتھ عالم کا ازلی اور قدیم ہونا ضروری ہو تا حالال کہ ہم دیکھ رہے یا کے علت موجبہ ہو تا تو واجب تعالی کی ازلیت و قدم کے ساتھ عالم کا ازلی اور قدیم ہونا ضروری ہو تا حالال کہ ہم دیکھ رہے بین کہ عالم حادث ہو تا ہو گائی اللہ کہ ہم دیکھ می ختار رہے اور فاعل بالارادہ ہے۔
\*\*\*ورائی ہور فاعل بالارادہ ہے۔

# **ተ**

النظر نا إلى البدر ثم أغمضنا العين فلاخفاء في أنه وإن كان منكشفاً لدينا في الحالتين لكن انكشافه حال النظر إليه أتم و أكمل و لنا بالنسبة إليه حين بنذ حالة مخصوصة هي المسماة بالرؤية . جائزة في العقل بمعنى أن العقل إذا خلى و نفسه لم يحكم بامتناع رؤيته ما لم يقم له برهان على ذلك ، مع أن الأصل عدمه ، وهذا القدر ضرورى ، فمن ادعى الامتناع فعليه البيان .

توجہہ: -اوراللہ تعالی کی رویت آنگھ سے انگشافِ تام کے معنی میں ہے۔ یہی مطلب ہے حاسم بھر آنگھ بند کر لیتے ہیں تو اس طرح اوراک کا جیسے کہ وہ شی نفس الامراور واقع میں ہے اس لیے کہ جب ہم چاند کی طرف دیکھتے ہیں پھر آنگھ بند کر لیتے ہیں تو اس میں کوئی خفا نہیں ہے کہ چانداگر چہ ہمارے لیے دونوں حالتوں میں منکشف ہے لیکن اس کا انکشاف اس کی طرف دیکھنے کی حالت میں زیادہ تام اور اکمل ہوتا ہے اور ہمارے لیے اس کی طرف نسبت کرتے ہوئے ایک مخصوص حالت ہوتی ہے وہی رویت سے موسوم ہے، (رویتِ باری) عقلاً ممکن ہے یعنی جب عقل لہنی ذات کے ساتھ اوہام سے خالی ہوجائے تواللہ تعالی کی رویت کے جواز امتاع کا حکم نہیں لگا سکتی جب تک کہ امتاع پر کوئی برہان نہ قائم ہوجائے باوجوداس کے کہ اصل عدم برہان ہے اور رویت کے جواز کے لیے انتاکا فی ہے۔ لہذا جس نے امتاع کا دعویٰ کیا ہے تواس پر دلیل ہے۔

نشريــــــح

ورویة الله تعالیٰ بمعنیٰ الانکشاف المتام: -ائمۂ اللِ سنت وجماعت کااس پر اجماع ہے کہ اللہ تعالیٰ کی رویت بالبسر دنیا اور آخرت میں سمعاً و نقل اور ثابت ہے لیکن دنیا میں شرعااس کے جواز اور عدم جواز میں اہلِ سنت مختلف ہیں اکثراس کے جواز کی طرف گئے ہیں اور بعض لوگوں نے اس کا انکار کیا ہے اور اس کے قائل ہیں کہ غیر نی ہی لیٹھا گئے کے لیکن نیا استعالیٰ کے دنیا میں رویت باری تعالیٰ بالبصر محال ہے کیوں کہ حاسمۂ بشریہ ضعیف ہیں رویت کی استطاعت نہیں رکھتے لیکن نیہ استدلال

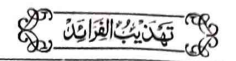


مستعدے اس پر کوئی برہان نہیں ہے، ہاں یہ ضرور ہے کہ غیر بی ہڑا ہی گئے گئے کے دنیا میں اس کاعدم وقوع ثابت ہے اس پر محتکمین، محدثین، فقہااور صوفیہ کا جماع ہے یہ لوگ کہتے ہیں کہ اگر کسی نے اس کادعویٰ کیا کہ اس نے اللہ تعالیٰ کودنیا میں دمکیا ہے وہ وہ زندلی ہے اور صوفیہ نے جواس کا مشاہدہ کیا ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ انھوں نے تجلیات بربانی کاروحانی طور پر مشاہدہ کیا ہے نہ کہ بھری طور پر مشاہدہ کیا ہے نہ کہ بعد کہ مومن دیدار الہی کے شرف سے باریاب ہوگالیکن یہ دیدار ہے کیف بے جہت اور بے محاذات ہوگا قرآن واحادیث اور اجماعِ امت سے یہ ثابت ہے معزلہ، خوارج، روانض اور فلاسفہ وغیرہ رویت باری تعالیٰ کے منکر ہیں تفصیل فریقین کے دلائل کے ساتھ آگے آر ہی ہے۔

بمعنی الانکشاف المتام بالبصر: -اس عبارت سے رویت کی تعریف کی گئی ہے کہ رویت سے یہاں پر مراد حاسمہ بھر سے کئی ہے کہ رویت سے یہاں پر مراد حاسمہ بھر سے کئی گئا ہے کہ تُی کا انکشاف تام ہے اور انکشاف تام کا مطلب یہ ہے کہ شی نفس الامراور واقع میں جیسے ہے ای طریقے پر اس کا ادراک کون فی الحجہت اور کون فی المکان کے طریقے پر کرنا اور مرکی جہت و مکان، شکل و غیرہ سے منزہ ہے تواس کا ادراک ای طریقے پر کرنا۔

حاصل ہیہ کہ رویت کی تعریف انگشاف نام ہے ہویا اثبات شی کہا ھو ہے دونوں کا مرجع اور مال ایک ہے کہ رویت کا معنی صرف دیکھنااور نظر کر تانہیں ہے بلکہ اس ہے مراد انکشاف تام ہے اور بعض محققین نے یہ ذکر کیا ہے کہ رویت کی تقییر انکشاف تام ہے کر ناچر اثبات شی کہا ھو کورویت کی طرف او ٹانا اس میں اس کی طرف بھی اشارہ ہے کہ رویت مصدر مبنی للمفعول بینی فضل مجبول کے معنی میں ہے اور اگر رویت مصدر مبنی للمفعول بینی فضل مجبول کے معنی میں ہے اور اگر رویت مصدر مبنی للمفعول بینی اس کی طرف بھی اٹنا ہو لینی صفت ہے اور اگر رویت مصدر مبنی للفاعل ہو لینی کی خول کے معنی میں ہونا ہے اور وہی متبادر بھی ہے کیول کے معنی کی محل میں اور ایک کا مرکی ہونا ہے لینی اللہ تعالیٰ کا مرکی ہونا ہے اور وہی متبادر بھی ہے کیول کے مصم ای کا مشکر ہے۔ لہذا رویت ہے بہاں پر مراد اللہ تعالیٰ کا مرکی ہونا ہے لینی کو اس کے معنی میں رویت کی ایک مقبل پیش کرتے ہیں اور یہ ایک انکشاف اس کی طرف کرتے ہیں اور یہ ایک کی خود ہوئی رات کے چاند کو وقعے ہیں اور پھر کرتے ہیں اور ہے کہ کہ دونوں صورت میں ہمارے اور پرچاند مشکشف رہتا ہے لیکن چاند کو وصورت میں ہے یا جھے کہ انکسی خواس کی کا علم وادراک ہوتا ہے بھر ہم اس کا مشاہدہ کرتے ہیں اور حاسم بھر ہے وہ وہ ہیں تواس وقت بھی ہمیں اس کا مشاہدہ کرتے ہیں اور حاسم بھر ہو وہ وں کورت میں ہے یا جھے کہ اس کا مشاہدہ کرتے ہیں اور حاسم بھر ہو اور ایک ہوتا ہے علم وادراک ہوتا ہے بھر ہم اس کا مشاہدہ کرتے ہیں اور حاسم بھر ہو اور ایک ہوتا ہے علم وادراک ہوتا ہے علم وادراک ہوتا ہے بھر ہم اس کا مشاہدہ کرتے ہیں اور حاسم بھر ہو وہ وہ باعتبار صورت ہیں ہے لیکن صورت ثانیہ میں جو اور ایک ہوتا ہے علم وادراک ہوتا ہے بھر ہم اس کا مشاہدہ کرتے ہیں اور حاسم بھر جو اور ایک ہوتا ہے علم وادراک ہوتا ہے بھر ہم اس کا مشاہدہ کرتے ہیں اور واس کی جو دور ایک ہوتا ہے وہ باعتبار صورت ہیں ہو کہ کی میں مورت بھر ہو وہ کا میں کے دیادہ تام اور المل ہوتا ہے علم وادراک ہوتا ہے بھر ہوں صورت ہیں ہے لیکن صورت بانے ہوتا ہو کہ کی کی صورت ہیں ہو وہ کی کور کی کور کی کی کور کی کی کور کی کور کی کی کور کی کی کور کی کی کور کی کور کی کور کی ک





ہاور یہ ذاتِ باری تعالیٰ کے حق میں محال ہے۔

، پیمفرنت میرسید شریف کا حکمااور معتزلہ کے موقف کی طرف میلان ہے لیکن ہمرے نزدیک رویت کاار تسام اور اتصال شعاع پر موقوف ہوناممنوع ہے۔ اور شارح نے جوذکر کیاہے وہی سلف کاند ہب ہے۔

جائز ہفی العقل بمعنی ان العقل اذا حلیٰ و نفسہ: -شارح فرماتے ہیں کہ رویتِ باری تعالی بالبسر کوعقل بھی جائز قرار دیت ہے لین عقل اوہام اور وساوس سے خود کواگر دور کرلے تورویتِ بھری کے امتناع کا حکم نہیں لگا سکتی جب تک کہ امتناع رویت پر کوئی دلیل نہ قائم ہواور اصل عدم برہان ہی ہے کیوں ماسواباری تعالی ہرشی میں اصل عدم ہی ہے ، جواز رویت عینی پربس اتناکافی ہے لہذا جورویتِ عینی کے امتناع کا دعویٰ کرتا ہے اسے چاہیے کہ اپنے دعویٰ کے ثبوت میں دلیل لائے۔

عقلاجوازِرویت کوشارح نے پہلے اس کیے بیان کیا ہے تاکہ نصوص سے اس کے اوپراستدلال قائم کیاجا سکے کیوں کہ وہ امور جوعقلا محال اور مستبعد ہوں اگران کے ثبوت پر نصوص ناطق ہیں توان میں تاویل کی جاتی ہے وہ اپنے ظاہر پرمحمول نہیں ہوتے۔ حلّی و نفسہ: - خلّی خلیۃ ہمعنیٰ ترک سے فعل ماضِی مجہول ہے اور واو مع کے معنیٰ میں ہے مطلب سیہ کر اپنے نفس کے ساتھ اوہام اور وساوس سے مجر دہو۔

# **☆☆☆☆☆**

الأعراض، ضرورة أنانفرق بالبصر بين جسم و جسم وعرض وعرض و لا بدللحكم المشترك من علة مشتركة و الأعراض، ضرورة أنانفرق بالبصر بين جسم و جسم وعرض وعرض و لا بدللحكم المشترك من علة مشتركة و هي إما الوجود أو الحدوث أو الإمكان إذ لا رابع يشترك بينهما. و الحدوث عبارة عن الوجود بعد العدم و الإمكان عن عدم ضرورة الوجود و العدم و لا مدخل للعدم في العلية ، فتعين الوجود وهو مشترك بين الصانع وغيره ، فيصح أن يرى من حيث تحقق علة الصحة و هي الوجود و يتوقف امتناعها على ثبوت كون شيء من خواص الممكن شرطاً أو من خواص الواجب مانعاً . وكذا يصح أن يرى سائر الموجود ات من الأصوات و الطعوم و الروا تحوغير ذلك ، وإنما لا يرى بناء على أن الله تعالى لم يخلق في العبدرؤيتها بطريق جرى العادة ، لا بناء على أن الله تعالى لم يخلق في العبدرؤيتها بطريق جرى العادة ، لا بناء على امتناع رؤيتها .

توجمہ: اہلی حق نے رویت کے امکان پر دوطر ح ساتدلال کیا ہے عقلی اور سمی جہلے کی تقریر یہ ہے کہ ہم اعیان اور اعراض کی رویت کا بقین کرتے ہیں اس کی بداہت کے ساتھ کہ ہم دوجسموں اور دوعرضوں کے در میان آتھ سے دیکھ کر فرق کر لیتے ہیں اور عم مشترک کے لیے علت مشتر کہ ضرور کی ہوا ہوت کہ اور علت ، وجود ، حدوث یاامکان ہیں کیوں کہ جوتھی چیزاعیان اور اعراض کے در میان شترک نہیں ہوگئی اور حدوث ، عدم کے بعد وجود کانام ہے اور امکان وجود وعدم کے ضروری نہ ہونے کانام ہے اور علت ہوئے ہیں عدم کاکوئی دخل نہیں ہے تو (علت کے لیے) وجود متعین ہوگیا اور وجود صافع اور غیر صافع ہیں شترک ہے۔ لہذا اس کا دیکھ امان کے جو کا صحت رویت کی علت کے حقق ہونے کی حیثیت سے اور وہ وہ جو دہے اور رویت کا اعتماع موقوف ہے اس کے ثبوت پر کہ شی کامکن کے خواص سے ہونا شرط ہے اور واجب کے خواص سے ہونا مافع ہے ہیں ہی ہی صحیح ہے کہ تمام موجودات دیکھ جائیں گانان کی رویت عادت کے جریان کے طریق جائیں لین پر نہیں کی ہواں کی دویت عادت کے جریان کے طریق پر بندوں میں پیدانہیں کی ہے اس بنا پر نہیں کہ ان کی رویت عادت کے جریان کے طریق پر بندوں میں پیدانہیں کی ہے اس بنا پر نہیں کہ ان کی رویت عادت کے جریان کے طریق پر بندوں میں پیدانہیں کی ہے اس بنا پر نہیں کہ ان کی رویت عال ہے۔



تشريــــــــــــح

وقداستدل اهل الحق: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ اہلِ حق نے امکانِ رویت پر دو طریقوں سے استدلال کیا ہے جن میں ایک عقل ہے جے حضرت شیخ ابوالحن اشعری نے اختیار کیا ہے اور دوسرآ معی ہے جسے حضرت شیخ ابو منصور ماتر ہیری نے اختیار کیا یعنی اہلِ حق نے امکانِ رویتِ باری تعالی بالبصر پر دو دلیلیں پیش کی ہیں جن میں ایک عقلی دلیل ہے اور دوسری تقلی دلیل ہے۔

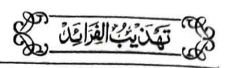
۔ نوریو الأول أناقاطعون: -اس عبارت سے پہلی دلیل پیش کی جاری ہے جو تمثیل کے طریقے پر ہے جسے فقہاکی اصطلاح میں قیاس اور مناطقہ کی اصطلاح میں تمثیل کہتے ہیں، کسی خاص شی کے لیے کوئی تھم ثابت کرنااس تھم کے دوسری خاص شی میں پائے جانے کی وجہ سے علت کے دونوں میں مشترک ہونے کی بنا پر اس کانام تمثیل ہے۔

اس دلیل کا عاصل سے کہ جمیں اعیان واعراض کی رویت کا یقین ہے اور جم بالبداہت آنکھ سے دیکھ کردوجہ مول اور دو عرضوں کے در میان فرق بھی کرتے ہیں مثلاً ہم اپنی آ کھ سے دیکھ کریے فیصلہ کرتے ہیں کہ یہ تجربے اور سے جربے اور سے عرضوں کے در میان فرق بھی کرتے ہیں مثلاً ہم اپنی آ کھ سے دیکھ کر ہے فیصلہ کرتے ہیں کہ یہ تجربے اور سے جمعلوم ہوا کہ رویت ان میں شترک ہے اور کم مشترک کے لیے علت مشترک کے لیاجاناضروری ہے، یعنی جو ہر وعرض کے در میان جب کم لیعنی رویت مشترک ہے توان میں علت برق مشترک ہوگی ایرانہیں ہوگا کہ جو ہر کی رویت کی علت جو ہر کے ساتھ خاص ہواور عرض کی رویت کی علت عرض کی ساتھ خاص ہوا در عرض کی رویت کی علت عرض کے مابین علت شترکہ کیا ہے اس میں تین احتمالات ہیں یا تو علت مشترکہ وجود ہے مدوث وامکان میں سے کوئی ایک علت ہے۔ حدوث عدم کے بعد وجود کانام ہے اور امکان وجود وعدم میں کی کے ضرودگانہ ہونے کانام ہے اور علیت کے لیے موجود ہونااور غیر میں از کرناضروری ہے جس کی صلاحیت حدوث وامکان میں معنی عدمی کی کو جود دونوں کی رویت ہونے کانام ہے اور علیت کی لی کہ بی علت صانع اور غیر صانع میں مشترک ہے صانع کا بھی وجود ہو اور غیر صانع میں مشترک ہے صانع کا بھی وجود ہے اور غیر صانع کا بھی وجود ہونا کی کا جو ہو خواصانع کی رویت بھی پائی جائے گی۔ لہذ اصانع یعنی ذات باری تعالی کا بھی وجود میاج تو جب علت رویت صانع میں بھی پائی جائے گی۔ لہذ اصانع یعنی ذات باری تعالی کا بھی وجود میاج تو وجب علت رویت صانع میں بھی پائی جائے گی۔ لہذ اصانع یعنی ذات باری تعالی کا بھی وجود علت باری تعالی کا بھی وجود علت باری تعالی کا بھی وہود و کہا جائی ہوا ہوا تھے تھی دائی اس میں ہو گ

ویتوقف امتناعهاعلی ثبوت کون شئی: -جواز رویتِ باری تعالی پرجوات دلال قائم کیا گیاہے اس پر ایک اعتراض ہوتا ہے شارح نے اس عبارت سے اس اعتراض کاجواب پیش کیا ہے۔

اعتراض سے کہ ہم سلیم کرتے ہیں کہ اجسام واعراض کی رویت کی علت وجود ہے اور وجود واجب تعالیٰ میں بھی پایاجاتا ہے لیکن وجود واجب رویت کو مسلزم نہیں ہے اس بات کے امکان کی وجہ سے کہ اجسام واعراض میں پائی جانے والی رویت کی ایس شرط سے مشروط ہوجو صرف ممکن میں پائی جاتی ہوواجب میں وہ شرط نہ پائی جاتی ہوجیسے کمکن کی شکل و صورت لونیت اور تحیز ہے اور جب واجب میں وہ شرط نہیں پائی جائے گی تواس کی رویت بھی نہیں پائی جائے گی یا ہے کہ ذات واجب تعالیٰ میں علت رویت وجود کے پائے جانے کے ساتھ ہی ساتھ اس میں کچھ اسی صفات پائی جاتی ہوں جور ویت سے مانع ہوں جیسے کہ واجب تعالیٰ کا جسم وجود کے پائے جانے کے باوجود موانع رویت کے پائے جانے کی بنا پر رویت جسمانیات و غیرہ سے منزہ ہونالہٰ ذایہ ال پر علت رویت کے پائے جانے کے باوجود موانع رویت کے پائے جانے کی بنا پر رویت





باری تعالی ممکن نہیں ہوگی۔

جواب کا حاصل ہے ہے کہ رویتِ باری تعالیٰ کا امتناع اس پر موقوف ہے کہ اس کی رویت کے لیے کسی ایسی شرط ہے مشروط ہونا ثابت ہوجو صرف مکن کے ساتھ خاص ہو ، فاتِ باری تعالیٰ میں وہ نہ پائی جاتی ہو۔ اس طرح رویت کا امتناع اس پر موقوف ہے کہ ذاتِ باری تعالیٰ کے لیے کوئی الیے خصوصیت ثابت ہو جو رویت کے موانع میں سے ہواونف الا مربیہ ہے کہ ان دونوں میں سے کہ ذاتِ باری تعالیٰ ممکن ہوگا۔ کسی کا ثبوت نہیں ہے لہٰذا امتناع رویت کا بھی ثبوت نہیں ہوگا اور عدم امتناع جو از کا موجب ہے، لہٰذارویت باری تعالیٰ ممکن ہوگا۔ ایک جو اب یہ بھی دیا جاتا ہے کہ شرط و موانع تحقق رویت کے منافی ہیں نہ کہ جو از رویت کے جب کہ کلام یہاں پر جو از رویت میں ہے یعنی فاتِ باری تعالیٰ کی رویت میں ہے یانہیں ؟

و کذایصح ان یوی سائر الموجو دات: -جواز رویت پرجو دلیل دی گئی ہے اس عبارت سے اس پر ایک اعتراض کیا گیا ہے اور پھراس کا جواب دیا گیاہے۔

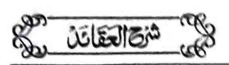
، اعتراض میہ ہے کہ اگر تمھارا یہ کہنا تھے ہو کہ رویت کی علت وجود ہے تولازم آئے گا کہ ہر موجود کی رویت تھے ہوجائے جیسے ذائقہ، را گے وغیرہ۔

جواب سیہ کے مبلاشہدان کی بھی رویت ممکن ہے لیکن عدم رویت کی وجہ بیہ کے اللہ تعالی نے بندوں میں ان کی رویت کا خلق نہیں کیا ہے کیوں کہ رویت ہمارے نزدیک اللہ تعالی کے خلق سے ہوتی ہے اور اللہ تعالی کی عادت عدم خلق رویت کی جاری ہے لیکن اگر اللہ تعالی چاہے توخلاف عادت ہمیں ان کی بھی رویت ہوجائے۔

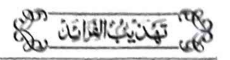
### ተ ተ ተ ተ ተ ተ

\* وحين اعترض بأن الصحة عدمية فلاتستدعى علة ، ولو سلم فالو احد النوعى قد يعلل بالمختلفات كالحرارة بالشمس والنار ، فلا يستدعى علة مشتركة ، ولو سلم فالعدمى يصلح علة للعدمى ، ولو سلم فلا نسلم اشتراك الوجود ، بل وجود كل شىء عينه . أجيب : بأن المر اد بالعلة متعلق الرؤية و القابل لها ، ولا خفاء فى لزوم كونه وجودياً ، ثم لا يجوز أن تكون خصوصية الجسم أو العرض ، لأنا أول ما نرى شبحاً من بعيد إنما ندرك منه هوية ما دون خصوصية جوهرية أو عرضية أو إنسانية أو فرسية و نحو ذلك ، و بعدرؤيته برؤية و احدة متعلقة بهوية قد نقدر على تفصيله إلى ما فيه من الجواهر و الأعراض ، وقد لا نقدر ، فمتعلق الرؤية هو كون الشىء له هوية ما ، وهو المعنى بالوجود ، و اشتراكه ضرورى . وفيه نظر ، لجواز أن يكون متعلق الرؤية هو الجسمية و ما يتبعها من الأعراض من غير اعتبار خصوصية .

توجهد اور اعتراض یہ کیا گیا ہے کہ صحت (امکانِ رویت) عدمی ہے لہذا یہ علت کی مقضی نہیں ہوگی اور اگر تسلیم کر لیا جائے تو احد نوعی کی مختلف علتیں ہوتی ہیں جیسے کی حرارت آگ اور شمس سے لہذا یہ علت مشتر کہ کامتد عی نہیں ہے اور اگر تسلیم کر لیا جائے تو عدمی عدمی کی علت کی صلاحیت رکھتا ہے اور اگر تسلیم کر لیاجائے تو وجود کا اشتراک ہم تسلیم نہیں کر سکتے بلکہ ہرش کا وجود اس کا عین ہے جو اب یہ دیا گیا ہے کہ مراد علت سے رویت کا متعلق ہے اور وہ جو رویت کو قبول کرے اس کے امر وجود کی ہونے کے لزوم میں کوئی خفانہیں ہے پھرمکن نہیں ہے کہ متعلق رویت جسم یاعرض کی خصوصیت ہوکیوں کہ ہم دور سے ایک مرئی شی دیکھتے ہیں







پھر ہماں کے لیے کی ہویت کادماک کرتے ہیں بغیراس کے جوہر یافر شیاانسان یافرسیاان کے مثل ہونے کی خصوصیت کے اور اس دیت داعدہ سے جوہویت میں ہے اس کی تفصیل پر قادر ہوتے ہیں ، اور اس دیت داعدہ سے ہوہویت میں ہے اس کی تفصیل پر قادر ہوتے ہیں ، جواہر اور اعراض کے تعلق سے اور کبھی ہم اس کی قدرت نہیں رکھتے توردیت کا تعلق شی کے لیے کسی نہ کسی ہویت کا ہونا ہے اور کبی وجود کا معنی ہے اور اس کا اشتراک ضروری ہے اور اس میں نظر ہے اس امکان کی وجہ سے کہ رویت کا تعلق جسمیت ہواور دہ جواس کے تابع ہیں بعنی اعراض بغیر کسی خصوصیت کا لحاظ کیے ہوئے۔

اوحین اعترض بان الصحة: -اس عبارت سے شارح نے جوازِ رویتِ باری تعالی پر ایک اشکال پیش کیا ہے جوعلی سبیل التنزل مزیدتین ذلی اشکالات پشتمل ہے۔

(۱)۔ فرماتے ہیں کہ صحت ِرویت کا معنیٰ جوازِ رویت ہے بینی رویت کا ممکن ہونااور یہ ایک عدمی معنیٰ ہے جوعلت کا تقتضی نہیں ہے کیول کہ علت کی حاجت موجود کو ہوتی ہے معدوم کے لیے توعلت وجود کانہ پایاجانا ہی کافی ہے۔

(۲)-ادراگرہم علی مبیل التنزل سیلیم ہی کرلیں کہ صحت تعنی جوازِرویت علت کا تفتض ہے توہم یہ کہتے ہیں کہ رویت واحد نوعی ہے بعنی ایساواحدہ جس کی وحدت شخص کی بنا پر نہیں ہے جیسے انسان ہے ادر واحد نوعی مختلف علتوں ہے معلل ہو تا ہے بعنی اس کے لیے مختلف علتیں پائی جاتی ہیں جیسے کہ حرارت ہے اس کی علت شمس بھی ہے، نار بھی ہے، حرکت بھی ہے، لہذا یہ واحد نوعی ہونے کی بنا پر علت واحدہ مشتر کہ کا تقضیٰ نہیں ہوگا۔

(۳)-اوراگرہم علی بیل التزل یہ بھی تسلیم کرلیں کہ واحد نوع بھی علت واحدہ مشترکعہ کا تقاضاکر تا ہے لین صحت رویت علت مشترکہ کی مشدعی ہے لیکن اس تقدیر پر ہم ایسلیم نہیں کریں گے کہ اس کے لیے علت وجود ضروری ہے اس لیے کہ صحت رویت عدمی ہے اور عدمی ،امر عدمی کا معلول ہونے کی صلاحیت رکھتا ہے نہ کہ امر وجودی کا لہذا ہی مکن ہے کہ امرکان صحت رویت واجب کی علت نہ ہو بلکہ اس کے بکس عدم رویت کی صحت کی علت ہو، لہذا ہے واجب تعالی کی رویت کی صحت کو مشتر م نہیں ہوگا۔ واجب کی علت نہیں رکھتا تو ہم یہ بھی تسلیم نہیں کریں گے کہ وجود (۴)-اور اگر ہم یہ بھی تسلیم نہیں کریں گے کہ وجود (۴)-اور اگر ہم یہ بھی تسلیم نہیں کریں گے کہ وجود

ر الما اورابرام مید مل سیم سریں کہ اسر ملدی ملائی میں کہ جو جو ہو اسکا وہ مید ہے ہیں کہ جرش کا وجود اس کی ذات کا عین ہے بینی جو جو ہر ہے وہی اس کا وجود ہے اور جو وجود ہے وہی اس کا عرض ہے اس کا وجود ہے وہی اس کا عرض ہے اس کا وجود ہے اور جو وجود ہے وہی اس کا عرض ہے اس کا وجود ہے اور جو وجود ہے وہی اس کا عرض ہے اس قیاس پر وجود واجب تعالی بھی ہے لہذا وجود واجب اور ہوگا جو ہر اور عرض کا وجود اور ہوگا۔ لہذا تھم مشترک (رویت) کے لیے وجود علت واحدہ شترک نہیں بن سکتا اور جب علت مشترک نہیں ہے تو تھم بھی شترک نہیں ہوگا۔ لہذا ہے ہو سکتا ہے کہ اعمیان واعراض کی رویت توہوجیے کہ بیدواقع ہے لیکن ذات باری تعالی کی رویت ممکن نہ ہو۔

اُجیب بان المر ادبالعلة: -اس عبارت سے شارح اشكالات كودفع كرتے ہيں اس اندفاع كوآپ جوازِ رویت پرجو پہلی دليل دى كئى ہے اس ميں قدرے تغير كے ساتھ دوسرى دليل بھى كہسكتے ہيں۔

عاصل جواب بیہ کہ استدلال میں صحت رویت کی علت سے علت کا متبادر معنی جو کسی کے وجود میں مؤثر ہومراد نہیں ہے بلکہ یہال علت سے مراددہ ہے جورویت کا تعلق ہولین جے دیکھاجائے جود یکھے جانے کے قابل ہواور ظاہر ہے کہ وہ چیز جے دیکھا



جائے گاجود عصے جانے کے قابل ہوگی یقیناوہ ایک وجودی شی ہوگی اس لیے کہ معدوم دیکھے جانے کے قابل نہیں ہوتا ہے اور نہ بی اسے دمکی جاجا سکتا ہے۔ فیہ ما فیہ.

اس جواب میں سقم ہیہ ہے کہ معترض ہیر کہ سکتا ہے کہ جناب ہم نے صحت رویت جو معلول کے درجے میں ہے اس کے عدمی ہونے پر ججت قائم کی ہے جب کہ آپ صحت رویت کی جوعلت ہے اس کے معلیٰ میں تاویل کرکے اس کا وجود کی ہونا ثابت کرتے ہیں پھر پیر کہ اگراس تاویل سے علت کا امر وجود کی ثابت کرنا مقصود ہے توعلت کے معلیٰ میں تاویل کی کوئی ضرورت نہیں ہے اس لیے کہ علت کا متباور معلیٰ جو کسی کے وجود میں مؤثر ہوخود ہی وجودیت کا متقاضی ہے پھراس تاویل سے کیافائدہ؟

اس کار جواب دیاجاسکتا ہے کہ ہم نے معلول کی وجودیت ثابت کرنے کے بجائے علت کے معنی میں تاویل اس کیے کی ہے کہ علت کاجوبیہ معنی تاویلی ہے اس کے اعتبار سے صحت ِرویت جو معلول ہے وہ خواہ وجو دی ہویاعد می علت جمعنیٰ قابلِ رویت کا مختاج ضرور ہو گالہذا پہلااشکال کہ صحت ِ رویت عدمی ہے علت کا تقضی نہیں ہے ساقط ہوجائے گاای طرح تیسرااشکال کہ صحت رویت عدی ہے اور بیدی امر عدی کامعلول ہونے کی صلاحیت رکھتا ہے نہ کہ امرِ وجودی کا وہ بھی دفع ہوجائے گاکیوں کہ صحتِ رویت علت جمعنی متعلق رویت یعنی قابل رویت کا معلول بننے کی صلاحیت رکھتا ہے پھر جب بیرمان لیا گیا کہ علت جمعنی متعلقِ رویت اور قابلِ رویت ہے تواب ہم یہ کہتے ہیں کہ متعلق رویت یعنی وہ جود یکھے جانے کے قابل ہو جے دیکھا جاسکے اس کے لیے جسمیت یاعرضیت کی کوئی مخصیص نہیں ہے یعنی دیکھی جانے والی چیز کے لیے ضروری نہیں ہے کہ وہ جسم ہویاعرض ہواس لیے کہ ہم دور سے ایک چیز دیکھتے ہیں بغیراس یقین کے کہ وہ کیاہے ؟ جوہر ہے کہ عرض ہے،انسان ہے کہ فرس ہے دور سے ہمیں اس کاکوئی علم وادراک نہیں ہویاتا ہے کہ دو کیا ہے بس ہمیں صرف بیعلم ہوتا ہے کہ دوالک ہویت ہے، ایک مرکی شی ہے، اس کی نوعیت کا ہمیں کوئی علم نہیں ہوتا ہے اور پہلی مرتبداس مرئی شی کے دیکھنے کے بعد جب ہم سے کوئی اس کے بارے میں "أی شنی هو فی ذاته" سے سوال کرتا ہے تو بھی ہمیں اس پرقدرت ہوتی ہے کہ ہم بتائیں کہ وہ جوہر ہے یاعرض ہے یاکہ وہ انسان ہے یافرس ہے اور مجھی ہمیں اس پر کوئی قدرت نہیں ہوتی کہ ہم اس کے بارے میں کھے بتا سکیں کہوہ کیا ہے ہیں ہم صرف اتناجائے ہیں کہ وہاں ایک شی ہے معلوم ہواکہ متعلق رویت یعنی دکھائی دینے والی شی کے لیے جسم وجوہر ہونے کی کوئی مخصیص نہیں ہے بس اس کے لیے ایک ہویت ہوناکافی ہے۔ وجود سے بہال پر یہی معنی مراد ہے للبذادوسرااشکال کدرویت واحد نوعی ہے اس کے لیے مختلف علتیں ہوتی ہیں یہ بھی ساقط ہو گیااور وجود، ذاتِ واجب تعالی،اعیان واعراض،اجسام وجواہر ہرایک میں مشترک ہے۔لہذا چو تھااشکال کہ تکم مشترک کے لیے وجو دعلت مشترکہ نہیں بن سکتاریہ بھی ساقط ہوگیا۔

و فیدنظر لجو از اُن یکون: -اس عبارت سے جواب پر ایک اعتراض قائم کیا گیا ہے جس کا حاصل ہیہ کہ یہ ہوسکتا ہے کہ رویت کا تعلق مطلق جسمیت اور اس کے توالع بعنی اعراض ہول بغیر کی خصوصیت کالحاظ کیے ہوئے اور مطلق جسمیت واعراض تمام موجودات میں مشترک نہیں ہیں کیول کہ ذاتِ واجب تعالی جسم نہیں ہے لہذا میدلازم نہیں ہے کہ ہر موجود کی رویت سے جے ہونے نیز مرکی اگر ہویت ہواور ہویت فقط وجود کانام ہو تو ہم مبصرات کے در میان فرق و تمیز ہی نہیں کرپائیں گے۔

جواب بیہ کہ فرق مصرات کے در میان بالبداہت ہے نہ کہ بالصراور حضرت امام دازی بی فرماتے ہیں کہ اس طرح کے اعتراضات مکابرہ ہیں۔



الله وتقرير الثاني: أن موسى عليه السلام قد سأل الرؤية بقوله "رب أرنى أنظر إليك "فلو لم تكن ممكنة لكان طلبها جهلاً بما يجوز في ذات الله تعالى وما لا يجوز أو سفهاً وعبثاً و طلباً للمحال, و الأنبياء منزهون عن ذلك.وأن الله تعالىٰ قد علق الرؤية باستقرار الجبل وهو أمر ممكن في نفسه, و المعلق بالممكن ممكن، لأن معناهالإخبار بثبو تالمعلق عندثبو تالمعلق به والمحال لايثبت علىشيءمن التقادير الممكنة.

توجمه : دوسرے استدلال کی تقریر ہے کہ حضرت موکی غلالا اے اپناس قول سے رویت کی در خواسِت کی " رب أرنى أنظر اليك" لبذااكررويت ممكن نه موتورويت كى طلب جهالت موگى اس بات سے كم الله كے حق ميس كياممكن ہے اور كيا نہیں ممکن ہے یاحمانت اور عبث ہے اور محال چیز کی طلب ہے اور انبیالیہم السلام ان نقائص سے منزہ ہیں اور اللہ تعالی نے رویت كواستقرارِ جبل پرمعلق فرمايا ہے اور استقرار فی نفسہ امرمكن ہے اور ممكن پر جومعلق ہو تاہے وہ ممكن ہو تاہے اس ليے كه تعليق كامعنی معلق ہے ثبوت کے وقت معلق کے ثبوت کی خبر دیناہے اور محال مکنہ تقدیرات میں ہے کسی تقدیر پر ثابت نہیں ہو تا۔

سے ۔ وتقویو الثانی ان موسیٰ علیه السلام: -اس عبارت سے جوازِرویت پردوسری دلیل جودلیل سمعی اور نقلی ہے شارح پیش کرتے ہیں بیدور حقیقت دو دلیلیں ہیں جو ایک لڑی میں پرو دی گئی ہیں پہلی دلیل حضرت موٹی پٹلاٹیلا کے قول" رب أرني أنظر اليك " سے دى گئى ہے اور دوسرى دليل شارح نے اپنے قول "ان الله تعالىٰ قد علق النے " سے دى ہے دونوں وليلوں كاماخذ قرآن پاکى يه آيت ب:

وَ لَمَّنَا جَاءَ مُوْسَى لِمِيْقَاتِنَا وَ كَلَّمَـٰهُ رَبُّهُ ﴿ قَالَ رَبِّ آرِنِيٓ آنُظُرْ اِلَيْكَ قَالَ كُنْ تَارِينُ وَ لَكِنِ انْظُرُ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَارْسِنْيٌ ﴿ (الاعراف: ١٤٣)

اور جب موی ہمارے وعدہ پر حاضر ہوااور اس سے اس کے رب نے کلام فرمایا، عرض کی اے رب میرے مجھے اپنادیدار دکھا، کہ میں مجھے دیکھوں فرمایا تو مجھے ہر گزنہ دیکھ سکے گاہاں اس پہاڑ کی طرف دیکھ یہ اگراپی جگه پر تهم رار با توعنقریب توجیحه دیکھ لے گا۔ (کنزالایمان)

بارى تعالى كے ديدار كاشوق شديد تر ہوگيا يہال تك كه آپ نے بار گاؤالى ميں سيمعروضه پيش كيا: "رب أرنى أنظر إليك" اب دیکھنا ہے ہے کہذات باری تعالی کی رویت فی نفسم کن ہے یانہیں اگرمکن نہیں ہے تو حضرتِ موی فیلائل کی درخواست معاذاللد آپ کی جہالت پر مبنی ہوگی ایک سے کی حماقت اور طلب عبث پر مبنی ہوگی جہالت بول کداولوالعزم رسول ہوتے ہوئے آپ کوبید معلوم ہی نہیں کہ ذاتِ باری تعالیٰ کے حق میں کیا محال اور کیا محال نہیں ہے اور اگر آپ کو پیمعلوم ہے کہ ذاتِ باری تعالیٰ کی رویت محال ہے دیکھناممکن نہیں ہے پھر بھی دیکھنے کی در خواست کرنامعاذ اللہ یہ آپ کی حماقت ہے اور طلب عبث ہے اور انبیاے کرام علیہم الصلوة والتسليم تمام نقائص اور معائب سے مبرہ ہوتے ہیں۔ لہذا ثابت ہواکہ ذاتِ باری تعالیٰ کی رویت فی نفسم کن ہے۔

فلاصديب كديدآيت امكان رويت بارى تعالى كى روش دليل ب، حضرت موى فليليدا كاسوال اس بات كى دليل بكدوه رویتِ باری تعالی کا عقاد رکھتے تھے اگر اللہ تعالی کا دیکھنا محال ماناجائے توبیا عقاد گراہی اور ضلالت قراریائے گاکیوں کہ جوچیز اللہ تعالی کے حق میں محال ہواس کوممکن ماننا سخت گمراہی ہے حضرتِ مولی فِلاِتِلا جواللّٰہ تعالیٰ کے کلیم اور اولو العزم رسول ہیں کس



طرح گراہی کا اعتقاد رکھ سکتے ہیں ثابت ہوا کہ اللہ تعالی کا دیکھناممکن ہے ورنہ حضرتِ مویٰ کلیم اللہ ﷺ پر معاذ اللہ گمراہی اور صلالت کاالزام عائد ہوگا اور بیدالزام قطعا باطل ہے۔ لہذااس کامحال ہونابھی باطل ہوا۔

وإن الله تعالى قد علق الروية: - يه جواز رويت كى دوسرى دليل ہے جس كاحاصل يہ ہے كہ جب حضرت موكى غِلالِيَّلاك نے ويكھنے كى در خواست كى تواللہ تعالى نے فرمايا:

اس پہاڑ کی طرف دیکھ یہ اگر اپنی جگہ پر تھہرا رہا تو عنقریب تومجھے دیکھ لے گا۔

ٱنْظُرُ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَدَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَارِينُ ﴿الاعراف:١٤٣)

لعنی اللہ تعالی نے رویت کو استقرار جبل پر معلق فرمایا کہ اگر پہاڑا بنی جگہ پر بر قرار رہا توتم مجھے دیکھ سکوگے اور استقرار جبل فی نفسہ امر ممکن ہے کیوں کہ استقرار ہے کوئی محال لازم نہیں آتا اور اس لیے بھی کہ ہر جسم کا ساکن رہنا ممکن ہے اور قاعدہ ہے کہ ممکن پر جو معلق ہوتا ہے وہ بھی ممکن ہوتا ہے کیوں کہ تعلیق کا معلیٰ ہی اس بات کی خبر دینا ہے کہ معلق ہدکے پائے جانے کے وقت معلق بھی پایاجائے گا اور محال تقدیرات ممکن میں سے کسی بھی تقدیر پر ثابت نہیں ہوتا یہاں پر استقرارِ جبل ایک ممکن تقدیر ہے لہذا اس تقدیر ممکن ہے۔
تقدیر ممکن ہے۔

### $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$

الله وقد اعترض بوجوه, أقو اها: أن سؤ الموسى عليه السلام كان لأجل قومه حيث قالوا: "لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة" فسأل ليعلموا امتناعها كما علمه هو, وبأنا لا نسلم أن المعلق عليه ممكن, بل هو استقرار الجبل حال تحركه وهو محال. وأجيب: بأن كلامن ذلك خلاف الظاهر, ولا ضرورة في ارتكابه, على أن القوم إن كانو امؤمنين كفاهم قول موسى عليه السلام أن الرؤية ممتنعة, وإن كانو اكفار ألم يصدقوه في حكم الله تعالى بالامتناع, وأيا ما كان يكون السؤ ال عبثاً. والاستقرار حال التحرك أيضاً ممكن, بأن يقع السكون بدل الحركة, وإنما المحال اجتماع الحركة والسكون.

تو جسمه: اور اس دلیل پر چندوجوه سے اعتراض کیا گیا ہے جن میں قوی تراعتراض ہے ہے کہ حضرت موئی بیالیا کا اسوال اپن قوم کی وجہ سے تھاجب قوم نے ان سے کہا" کن ٹُوُمِن لک حَتَّی نُری اللّٰہ جَھُرةً " توآپ نے رویت کا سوال کیا تاکہ وہ لوگ رویت کے محال ہونے کوجان لیں جیساکہ اضیں اس کے امتماع کا علم ہے اور رید کہ ہم تسلیم نہیں کرتے کہ معلق علیہ ممکن ہے بلکہ معلق علیہ حالت تحرک میں استقرار جبل ہے اور رید محال ہے جواب یہ دیا گیا ہے کہ ان میں سے ہر ایک خلافِ ظاہر ہے جس کے ارتکاب علیہ حالت تحرک میں استقرار جبل ہے اور یہ محال ہے جواب یہ دیا گیا ہے کہ ان میں سے ہر ایک خلافِ ظاہر ہے جس کے ارتکاب کی کوئی ضرورت نہیں ہے ، علاوہ ازیں قوم اگر مومن تھی توان کے لیے حضرت موئی بیائیا گاکا یہ کہنا ہی کا فی تھا کہ رویت محال ہو اور النو ہے اور استقرار حالت تحرک میں بھی کمکن ہے اس طور پر کہ ترکت کے بجائے سکون واقع ہوجائے اور محال تو حرکت اور سکون کا اجتماع ہے۔ استقرار حالت تحرک میں بھی کمکن ہے اس طور پر کہ ترکت کے بجائے سکون واقع ہوجائے اور محال تو حرکت اور سکون کا اجتماع ہے۔

ریں۔ وقداعتر ض بو جوہ: اقو اھا:-جوازرویت باری تعالی پردی گئی معی دلیلوں پریہال دواعتراضات کیے جارہ ہیں جن میں سے پہلے اعتراض کا تعلق پہلی دلیل سے ہے اور دوسرے کا تعلق دوسری دلیل سے۔



تبہے اعتراض کا حاصل ہے ہے کہ حضرت موکی غِلاِیَّا کا سوال رویت اس بنا پر نہیں تھاکہ آپ ذاتِ باری تعالیٰ کی رویت کا اعتقادر کھتے تھے اور دیکھنا ممکن بچھتے تھے بلکہ آپ بھی اس کے امتناع کے معترف تھے اور محال ہونے کاعلم رکھتے تھے لیکن اس کے باوجودانھوں نے اللّٰہ تعالیٰ سے رویت کی درخواست کی اس کی وجہ ان کی قوم کا بار بار ہے کہنا تھاکہ:

ہم ہر گرزتم ھارالقین نہ لائیں گے جب تک اعلانیہ خداکو

كَنْ نَّؤُمِنَ لَكَ حَتَّى نُرَى اللَّهَ جَهُرَةً . (البقرة:٥٥)

نه ديكه ليس\_ (كنزالايمان)

چوں کہ آپ کی قوم اس پر مفرتھی کہ جب تک ہم اللہ کواپی آنکھ سے نہیں دیکھ لیس گے اس وقت تک ہم آپ پرایمان نہیں لائیس گے اور آپ کی بات کا لیٹیں گے اور جو آپ اللہ کود کھادیں توضر ور ہم آپ پرایمان لے آئیں گے اور جو آپ کہ رہے ہیں مان جائیں گے تو حضر سِ موٹی ﷺ آپ اللہ تعالیٰ سے دیکھنے کا سوال کیا تاکہ قوم کو بھی اس کا علم ہوجائے کہ اللہ تعالیٰ کی رویت محال ہونے کا علم ہے معلوم ہواکہ جواز رویت محال ہونے کا علم ہے معلوم ہواکہ جواز رویت پراس آیت سے استدلال فاسد ہے کیوں کہ یہ آیت امتناع رویت پردال ہے نہ کہ جواز رویت پر۔

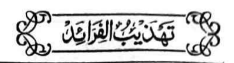
وبأنالانسلم أن المعلق عليه ممكن: - يه دو سرى دليل پراعتراض ہے جس كا حاصل يہ ہے كہ اتن بات توہم بھى مائے ہيں كہ ممكن پر جومعلق ہوتا ہے وہ بھى ممكن ہوتا ہے ليكن علق عليہ تو پہلے ممكن ہو، يہاں توحال يہ ہے كہ معلق عليہ ممكن ہى نہيں ہے اس ليے كہ اس سے اس بخلى كى حالت ميں استقرار مراد ہے جو حركت و تزلزل كى موجب ہے اور ظاہر ہے كہ حالت تحرك ميں استقرارِ جبل محال ہے، اور جومحال پر علق ہوتا ہے وہ محال ہوتا ہے، ممكن نہيں ہوتا۔ لہذا ذاتِ بارى تعالى كاديجھ ناممكن نہيں ہے۔ استقرارِ جبل محال ہے دونوں كا ايك مشترك و أجيب بأن كلا من ذلك: - اس عبارت سے شارح نے دونوں اعتراض كا جواب ديا ہے جہر دونوں اعتراض كا الگ الگ طريقوں سے بھی جواب پيش كيا گيا ہے۔

دونوں کامشترک جواب یہ ہے کہ آپ کا یہ کہناکہ حضرتِ موٹی غِلاِیّلاً کا سوال رویت اپنے لیے نہیں تھابلکہ اس سے قوم کویہ باور کرانا تھاکہ اللہ تعالیٰ کادیکھنا محال ہے یہ ظاہر آیت کے خلاف ہے اس لیے کہ اگراییا ہو تا توجا ہے تھاکہ حضرت موٹی غِلاِیّلاً سوال میں "اُدنی" کے بجائے" اُدھم" ذکر کرتے ای طرح" اُنظر" کے بجائے" ینظر و ا إلیك "کتے۔

ای طرح آپ کا یہ کہناکہ حالت تحرک میں استقرار جبل مراد ہے یہ بھی خلافِ ظاہر ہے ہے اس لیے کہ آیت شریفہ میں مطلق "فَانِ اسْتَقَدَّ مَکَانَهُ" آیا ہوا ہے۔ لہذا اطلاق کی حالت تحرک سے تقیید ظاہر آیت کے خلاف ہے جس کے ارتکاب کی کوئی ضرورت نہیں ہے کیوں کہ نصوص کوان کے ظاہر معنی سے بلاضرورت پھیر نااور بلاضرورت اس میں تاویل کرنا باطل ہے۔

علی أن القوم إن كانو امؤ منین: -اس عبارت سے پہلے اعتراض كا اُنفرادى جواب پیش كیا جارہا ہے جس كا حاصل ہيہ كہ آپ كا بيا اعتراض كہ حضرت موئي فيلائيلا كا سوال قوم كے اس مطالبے كى بنا پر تھا كہ ہم آپ پر ايمان اور آپ كى با توں كى تصديق اس وقت تك نہيں كريں گے جب تك كہ ہم اللہ كولبن آئھوں سے نہ ديكھ ليس بے معنی ہے اس ليے كہ اس طرح كا سوال كرنے والے اگر آپ كى قوم سے تعلق ركھنے والے وہ لوگ تھے جومومن تھے اور آپ پر ايمان لا چکے تھے توان كے ليے آپ كا بيہ كہنا ہى كافى تھا كہ اللہ حضرت موئى فيلائيلل پر بي ہى ضرورى تھاكہ اللہ حضرت موئى فيلائيلل پر بي ہى ضرورى تھاكہ اس مطالبے پر ان كو پھڑار بھى لگاتے اور اچھى طرح ان كى كلاس ليتے جيساكہ آپ نے ان كے اس مطالبے -





# ہمیں ایک خدابنادے جیساکہ ان کے لیے اتنے خداہیں۔

اجْعَلُ لَنَا إِلْهًا كَمَا لَهُمُ الْهَمُ الْهَا

(كنزالايمان)

(الاعراف:١٣٨)

ان کو پھٹکار لگاتے ہوئے فرمایا:

تم ضرور جابل لوگ مو\_ (كنزالايمان)

إِنَّكُمْ قُوْمٌ تَجْهَلُونَ. (الاعراف:١٣٨)

اور اگروہ لوگ کافر سے تواللہ تعالی کے ہم امتناع بالرویت ''لَنْ تَرَ اِنیْ ''کی وہ ہرگز تقیدیق نہ کرتے ، بہر حال سوال کرنے والے مومن ہوں یا کافر ہر صورت میں سوال رویت عبث ہوگالہذا معلوم ہوا کہ حضرت موکی پیلائیلا کاسوال قوم کے مطالبے کی بنا پر نہیں تھا بلکہ خود آپ دیدارِ الہی کے مشتاق تھے کیوں کہ س سے بات کی جاتی ہے یاجس سے شرف ہم کلامی حاصل ہوتا ہے اسے دیکھنے کا اشتیاق انسان کی فطرت میں واخل ہے۔

والإستقرار حال التحرك ایضام مكن: -اس عبارت سے دوسرے اعتراض كاجواب پیش كيا گيا ہے جس كاحاصل ہے ہے كہ آپ كار خاصل ہے ہے كہ آپ كار خاصل ہے ہے كہ آپ كار خاصل ہے ہمیں تسلیم نہیں ہے اس لیے كہ حالت تحرك میں بھی استقرار جبل مراد ہے جو كہ محال ہے ہمیں تسلیم نہیں ہے اس لیے كہ حالت تحرك میں بھی استقرار جبل ممكن ہے جس كی صورت ہے كہ بجائے حركت كے سكون واقع ہوجائے، محال حركت و سكون كا ایک ساتھ ایک ہی محل میں پایا جانا ہے اور حركت و سكون كا ایک ساتھ اجتماع بہاں پر حلق علیہ نہیں ہے، لہذا معلق علیمكن ہے نہ كہ محال اور ممكن پر جو معلق ہوتا ہے وہ بھی ممكن ہوتا ہے۔ لہذارویتِ بارى تعالى ممكن ہوگی۔

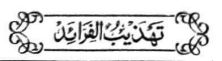
### 4

ﷺ واجبة بالنقل، وقد ور دالدليل السمعى بإيجاب رقية المؤمنين الله تعالى في دار الآخرة أما الكتاب فقو له تعالى: "وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة. "و أما السنة فقو له عليه السلام: "إنكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر "وهو مشهور رواه أحدو عشرون من أكابر الصحابة رضوان الله عليهم. وأما الإجماع فهو أن الأمة كانو امجمعين على وقوع الرؤية في الآخرة ، وأن الآيات الواردة في ذلك محمولة على ظواهرها. ترجمه: اور الله تعالى كاديمينا تقل سے ثابت ہے اور دارالآخرت ميں مؤمنين كے ليے الله تعالى كى رويت كے ثبوت پر دليل سمعى وارد ہے ليكن كتاب الله سے توالله تعالى كابيار شاد ہے: "وُجُوّةً يَوْمَهِ فِي نَاضِرَةً فَي إلى دَيِّها نَاظِرةً فَي "اور سنت سے حضور بِلَّ تَعَلَيْكُ كَي مديث ہے: "ب شكم عقريب اپنے رب كوديمو كے جيے كه تم چاندكو چود مويں رات ميں ديكھتے ہو" يہ حضور بُل تَعَلَيْكُ كي يہ حديث ہے: "ب شكم عقريب اپنے رب كوديمو كے جيے كه تم چاندكو چود مويں رات ميں ديكھتے ہو" يہ حديث مشہور ہے اس كى ايس اكابر صحاب رضوان الله عليم الجعين نے روايت كى ہے، ليكن اجماع سے دليل بيہ كه امت آخرت عديث مشہور ہے اس كى ايس اكابر صحاب رضوان الله عليم الجعين نے روايت كى ہے، ليكن اجماع سے دليل بيہ كه امت آخرت عديث مشہور ہے اس كى ايس اكابر صحاب رضوان الله عليم المحديث نے روايت كى ہے، ليكن اجماع سے دليل بيہ كه امت آخرت

میں وقوع رویت پر متفق ہے اور آیتیں جواس سلسلے میں واردہیں وہ اپنے ظاہر پر محمول ہیں۔

واجبة بالنقل وقدور دالدلیل السمعی: - ماقبل میں بیر ثابت کیا گیاہے کہ ذاتِ باری تعالیٰ کی رویت عقلامکن ہے اب یہاں سے بیر تارہے ہیں کہ نقل بھی اللہ تعالیٰ کو دکھنا ثابت ہے دار الآخرت میں مومنین دیدار الہی سے شرف یاب ہوں گے کتاب وسنت اور اجماع سے اس کا ثبوت ہوا سی گرفت ہوا سی پر ایمان لاناضروری ہے۔
قیامت کے دن اہل ایمان کو دیدار الہی نصیب ہوگااس کے ثبوت پر بیر آیت دلالت کرتی ہے: " وُجُودً یُومَیانِ فَاضِرَةً ﴿





إلى رَبِّهَا نَاظِرَةً " (القيامة: ٣٣،٢٣) قيامت كون ايمان والول كے چرب اپندب كوديكه كرترو تازه جول كے اگرالله تعلل كى دويت محال ہوتوقيامت كے دن مومنين اسے كيے ديكھيں گے اور يہ حديث بھی بُوت اور وقوع رويت پر صرت العدالات بند النكم سترون ربكم كها ترون القمر ليلة البدر " عنقريب تم اپندكو ايے ديكھو مح جيسے تم چاندكو چود ہويں كى دات ميں ديكھتے ہو۔

ال حدیث کی روایت امام بخاری، امام سلم اور دیگر محدثین نے بھی کی بین اور عند المحققین بید حدیث متواتر به اور بید حدیث بھی جوت بوت بردال ہے: "عن ابن عباس رضی الله عنها یقول إن محمدا المحققین اور به مرتبن مرة بیصره مرة بفواده رواه الطبر انی فی الاوسط باسناد حسن. " حضرتِ ابن عباس بنی بی المحقور بی کے حضور بی الحقیقی فی الدورو بری باراین عباس بنی بی المحقور بی کے حضور بی الحقیقی المحیار کی است اور دوسری باراین قلب مبارک کی آنکھ ہے۔

آخرت میں و توع رویت پرامت کا اجماع بھی قائم ہے اور اس پر بھی اجماع ہے کہ ثبوتِ رویت پر جو آیات وارد جی وہائے ظاہری معنی اور مفہوم پڑمول ہیں، یہ اجماع صحت رویت اور و قوع رویت پر ایک ساتھ ولالت کر رہاہے۔ مسلسلسسہ

\* ثم ظهرت مقالة المخالفين وشاعت شبههم وتأويلاتهم. وأقوى شبههم من العقليات: أن الرؤية مشروطة بكون المرئى فى مكان وجهة و مقابلة من الرائى وثبوت مسافة بينهما بحيث لا يكون فى غاية القرب و لا فى غاية البعد و اتصال شعاع من الباصرة بالمرئى، وكل ذلك محال فى حق الله تعالى. و الجواب: منعها الاشتراط، وإليه أشار بقوله: فيرى لا فى مكان و لا على جهة من مقابلة و اتصال شعاع و ثبوت مسافة بين الرائى وبين الله تعالى وقياس الغائب على الشاهد فاسد.

تو جسمہ: پھر مخالفین کی باتیں نظرِ عام پر آئیں اور ان کے شبہات اور تاویلات مشتیر ہوئے اور عقلیات سے ان کا قولی ت شبہہ یہ ہے کہ رویت مرکی کے مکان اور جہت اور دیکھنے والے کے آگے ہونے کی شرطے مشروط ہے اور دو نول کے مائین اس قعد فاصلہ ہوکہ مرکی نہ تو انتہا کی نزدیک ہواور نہ انتہا کی دور ہواور رائی کی آنھے کی شعل کا مرکی سے انصال ہواور یہ سب اللہ تعالی کے حق میں محال ہے۔ اور جواب ان شرطول کا نہ سلیم کرنا ہے اور ای کی طرف مصنف نے اپنے اس قول سے اشارہ کیا ہے کہ وو وکھا جائے گا بغیر مکان ، بغیر جہت ، بغیر مقابلے اور بغیر اتصالِ شعل کے اور بغیر رائی اور اللہ تعالی کے در میان شوت مسافت کے اور غائب کا حاضر پر قیاس فاسد ہے۔

ٹم ظھر ت مقالمة المخالفین: سٹارح فرماتے ہیں کہ رویت باری تعالی کے ثبوت پر اجماع امت کے بعد مخالفین رویت مثلاً معتزلہ، خوارج، روانض وغیرہ کی باتیں سامنے آئیں اور ان کے شبہات اور آیات میں غیر ضروری تاویلیں مشتیر ہوئیں لیکن رویت باری تعالی پر اجماع امت کے بعد ان کا افکار قابل اعتزانہیں ہے۔

منکرینِ رویت کے شہات بھی دوطرح کے ہیں معی اور عقلی، عقلیات سے تعلق ان کاسب سے قوی شبہ رہے کہ کی کا دیکھنایہ چند شرطوں سے مشروط ہے پہلی شرط ہے کہ جے دیکھاجائے اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ کسی مکان اور جب میں مواد



دیکھنے والے کے سامنے ہو، ظاہر ہے کہ مرکی اگر کسی جگہ اور طرف میں نہیں ہوگا اور بجائے آگے ہونے کے بیچھیے ہوگا تواسے کیے دکھیا جائے گا وہ سری شرط بیہ ہے کہ مرکی رائی سے ایک مناسب فاصلے پر ہوکہ اسے دیکھیا جائے کہ انہائی قریب ہو جیسے کہ آنکھی کم کیکییں ہیں جوانتہائی قربت کی وجہ سے دیکھی نہیں جائیں ای طرح مرکی رائی سے انتہائی دور بھی نہ ہو، تیسری شرط بیہ ہے کہ رائی کی آنکھ سے نکلنے والی شعاع مرکی تک پہنچ رہی ہواور اس پر پڑر ہی ہورائی اور مرکی کے در میان میں کوئی شی حائل نہ ہواور بیہ سب فات باری تعالی کے حق میں محال ہیں اور تجربہ بیربتار ہاہے کہ ان میں سے اگر کوئی شرط مفقود ہوگئ تو پھر رویت کاو قوع نہیں ہوگا۔

والجواب: منع هذاالاشتراط: -جواب یہ کہ ان میں سے کوئی شرط ہمیں تسلیم نہیں ہے کہ رویت ہمارے نزدیک اللہ تعالی کے خلق سے ہوتی ہے ای لیے مشاک نے یہ ممکن قرار دیا ہے کہ اندھاآدی چین کودیکھ سکتا ہے ہال سیہ ضرور ہے کہ عادتِ الہید یہی جاری ہے کہ جب یہ شرطیں پائی جائیں تورویت ہواور نہ پائی جائیں تورویت کا تحقق نہ ہولیکن سے بھی ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ چاہے تو خلاف عادت ان شرائط کے بغیر بھی رویت کا خلق کر دے جیسے کہ حضور شرائط کے بغیر بھی دیکھتے تھے اور پیچے بھی دیکھتے تھے اور پیچے بھی دیکھتے تھے۔ حاصل سے ہے کہ فلاسفہ اور معتزلہ نے جو شرطیں رویت کے لیے ضروری قرار دی ہیں ان کا ضروری ہوناعاد تا ہے عقل نہیں ہے، اللہ تعالیٰ اس بات پر قادر ہے کہ خرق عادت کے طور پر ان شرائط کے بغیر بھی رویت واقع کر دے جیسا کہ شب معراج میں حضور شرائط کے بغیر بھی رویت واقع کر دے جیسا کہ شب معراج میں حضور شرائط کے اللہ کی رویت خرق عادت ہی کے طریقے پر ہوئی۔

تُنارح فرماتے ہیں کہ ای جواب کی طرف مصنف نے اپنے اس قول سے اشارہ کیا ہے: "فیری لافی مکان و لا علی جہة النے " یعنی اللہ تعالی کی رویت بروزِ قیامت یا جنت میں جہت و مکان ، اتصال شعاع وغیرہ کے بغیر بندہ مومن کوخرق عادت کے طور پر ہوگی۔

و قیاس الغائب علی الشاہد فاسد: -اس عبارت ہے اس اعتراض کا ایک دوسراجواب پیش کیا گیاہے حاصل یہ ہے کہ اگر علی سبیل التنزل ہم تیسلیم ہی کرلیں توہم یہ کہیں گے کہ بیشرطیں دنیوی رویت کے لیے ہیں یا جواہر واعراض کی رویت کے لیے ہیں لیکن اخروی یا حق سبحانہ تعالی کی رویت کے لیے ہیں ضروری نہیں۔لہذاغائب کا شاہد پر قیاس کرنا۔"قیاس مع الفارق" ہے۔

# **ተተተ**

به وقد يستدل على عدم الاشتراط برؤية الله تعالى إيانا, وفيه نظر، لأن الكلام في الرؤية بحاسة البصر. فإن قيل: لو كان جائز الرؤية والحاسة سليمة وسائر الشرائط موجودة لوجب أن يرى, وإلا لجاز أن كون بحضرتنا جبال شاهقة لا نراها, وإنه سفسطة. قلنا: ممنوع, فإن الرؤية عندنا بخلق الله تعالى، فلا تجب عنداجتما عالشرائط.

توجهد: اور کبھی اللہ تعالیٰ کی رویت کے ان شرطوں سے مشروط نہ ہونے پر استدلال اللہ تعالیٰ کا ہمیں دیکھنے سے کیاجا تا ہے اور اس میں نظر ہے کیوں کہ بحث آنکھ سے دیکھنے میں ہے اگر سے کہا جائے کہ رویت اگر ممکن ہواور آنکھ سلامت ہواور ساری شرطیں موجود ہوں توضروری ہے کہ وہ دکھائی دے ور نمکن ہے کہ ہم اپنے سامنے بلند و بالا بہاڑ کونہ دیکھیں اور یہ سفسط ہے ہم کہیں گے کہ بینا قابل سلیم ہے کیوں کہ رویت ہمارے نزدیک اللہ کے خلق سے ہوتی ہے۔ لہذا شرط کے پائے جانے کے وقت دیکھنا ضروری نہیں ہے۔



وقدیستدل علی عدم الابشتر اط: -معتزلہ کے اشکال کے اندفاع کے لیے بھی شرائط مذکورہ سے رویت کے عدم اشتراط پر بیداستدلال کیاجا تاہے کہ حق سجانہ و تعالی ہمیں دیکھتاہے جب کہ یہاں پر کوئی بھی شرط نہیں پائی جار ہی ہے اسی طرح میے بھی ممکن ہے کہ بلا شرط ہم بھی اللّٰد تعالیٰ کو دیکھ لیں۔

ہے۔ برجہ رہے ہیں کہ بیاستدلال محل نظرہے اس لیے کہ گفتگو آنکھ سے دیکھنے دکھانے کی چل رہی ہے اور اللہ تعالیٰ کا ہمیں دیکھنا بغیر آنکھ کے ہے۔

فإن قيل: لو كان جائز الرؤية: موانع رويت كے شبهات بيں ہے معتزله كاايك عقلی شبه يہ بھی ہے كہ اگر اللہ تعالى كى رويت مكن ہواور ديكھنے والوں كى نگابيں سيح اور سلامت ہول بعنی آتھوں میں كوئی خلل واقع نہ ہو توضر ورى ہے كہ اللہ تعالى دنيا ميں ہركى كود كھائى نہ دے اور اگر حاسہ سيح وسالم ہواور مرئى كاديكھنا بھى ممكن ہو پھر بھى وہ دكھائى نہ دے توبيہ ممكن ہے كہ ہمارے سامنے بلند وبالا پہاڑ موجود ہوں اس كے باوجود وہ ہميں دكھائى نہ ديں اور بيباطل ہے بديمى كانكار ہے۔ لہذا يہ ثابت ہے كہ اللہ تعالى كى رويت ممكن نہيں ہے۔

جواب بیہ ہے کہ یہ قطعًا قابل سلیم نہیں کیوں کہ شرائط کے پائے جانے پر رویت ضروری نہیں ہے اس لیے کہ رویت مارے نزدیک اللہ تعالی حالت ہوتی ہے۔ لہذائیکن ہے کہ شرط کے پائے جانے کے باوجو دخلق رویت نہ ہواور اگر اللہ تعالی چاہے توبغیر شرط کے رویت کاخلق کردے۔

### ተ ተ ተ

\* ومن السمعيات قوله تعالى "لا تدركه الأبصار" والجواب بعد تسليم كون الأبصار للاستغراق وإفادته عموم السلب لا سلب العموم وكون الإدراك هو الرؤية مطلقاً لا الرؤية على وجه الإحاطة بجوانب المرئى: أنه لا دلالة فيه على عموم الأوقات و الأحوال.

توجهد: اور سمعیات میں سے منکرین رویت کا قوی ترشبہداللہ تعالیٰ کا قول "لَا تُکْدِکُهُ الْاَبْصَادُ" ہے اور اس کے تسلیم کرنے کے بعد کہ اللہ بسلیم کرنے کے بعد کہ الاصلار ویت کا، جواب بیہ ہے کہ او قات واحوال سیسلیم کرنے کے بعد کہ ادراک مطلق رویت کا ہے نہ کہ جوانب مرئی سے علی وجہ الاحاطہ رویت کا، جواب بیہ ہے کہ او قات واحوال کے عموم پراس میں کوئی دلالت نہیں ہے۔

تشريـــــــت

و من السمعیات قوله: - منکرین رویت کی معی دلیلول میں سے ایک نہایت قوی دلیل قرآن پاک کی یہ آیت ہے: لَا تُنْدِرِکُهُ الْاَ بُصَادُ نَوَ هُوَ یُدُرِكُ الْاَبْصَادَ \* آنکھیں اسے احاطہ نہیں کرتیں اور سب آنکھیں اس کے احاطہ

(الانعام:١٠٠١) ميس بيس- (كنزالايمان)

ای آیت ہے معتزلہ جوازِ رویت پراعتراض کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ بیہ آیت صراحت کے ساتھ اس پر دلالت کرتی ہے کہ آنکھیں ذاتِ باری تعالی کا دراک نہیں کر سکتیں لیخی اسے نہیں دیکھ سکتیں اس لیے کہ "ابصار" جمع ہے اور اہل اصول ولغت اور



مفرین کااس پراجماع ہے کہ جمع پر جوالف لام برائے تعریف داخل ہوتا ہے وہ استغراق کا فائدہ دیتا ہے لہذا" لَا تُدرِکُهُ
الْاَبُصَادُ""لاتدر کہ بصر من الابصار" کے معنی میں ہے جوعموم سلب یعنی سلب کلی کا فائدہ دے رہاہے اورمحمول کی
نفی موضوع کے ہر فردہے ہور ہی ہے یعنی نگاہ کا کوئی فرد بھی ذاتِ باری تعالی کونہیں دیکھ سکتا خواہ اس کا تعلق مومن کی نگاہ سے
ہویا کافرک لہذا عدم رویتِ باری میں کافراور مومن کی کوئی تخصیص نہیں ہے کسی کی بھی نگاہ اس کاادراک نہیں کرسکتی کوئی بھی اسے
نہیں دیکھ سکتا۔

والجواب بعد تسلیم کون الأبصار: -معتزله اور منکرین رویت کے اس اعتراض واستدلال کا شارح اس عبارت سے علی سیل التنزل چارجواب پیش کرتے ہیں۔

بہلا جواب بیہے کہ ہم بیسلیم نہیں کرتے ہیں کہ جمع پر الف لام برائے تعریف ہمیشہ استغراق کا فائدہ دیتا ہے سے مفید استغراق اس وقت ہوتا ہے جب کہ لام عہدِ خارجی کی مراد پر کوئی قرینہ نہ پایاجائے اور صورت مسکلہ میں نصوص مومنین کی رویت پردال ہیں جواس بات پر قرینہ ہیں کہ "ابصار" پرداخل ہونے والالام تعریفِ برائے استغراق نہیں ہے بلکہ برائے عہدِ خارجی ہاوراس سے مراد کافروں کی نگاہیں ہیں بعنی کافروں کواللہ کی روبیت نہیں ہوگی اور اگر ہم بیاتسلیم ہی کرلیں کہ "ابصار" پرجولام تعریف داخل ہے وہ براے استغراق ہے پھر بھی عدم جواز رویت کا دعویٰ ثابت نہیں ہو گااس لیے کہ ضابطہ یہ ہے کہ موجبہ کلیہ پر جب حرف سلب داخل ہوتا ہے توایجاب کلی مرتفع ہوجاتا ہے جیسے کہ "کل حیوان انسان" موجبہ کلیہ ہے اب جب ہم نے اس پر لیس داخل کر کے بوں کہا"لیس کل حیوان انسان" تو لیس کے وخول سے پہلے انسان کا جو بڑوت حیوان کے ہر فرد کے لیے پایاجارہاتھاوہ لیس کے دخول کے بعد مرتفع ہوگیااب قضیہ کامعنی یہ ہوگا کہ ہر حیوان انسان نہیں ہے بعنی ایجاب کلی کا رفع موجائے گااور رفع ایجاب کلی کوسلب جزئی لازم موتاہے اس ضا بطے کی روسے ہم کہتے ہیں کہ "تُدْرِ کُهُ الْأَبْصَارَ" موجَب كليہ ہے اور جب اس پر حرف سلب داخل کیا گیا توایجاب کلی مرتفع ہو گیا اور معنی یہ ہوا" لَا تُکَرِدِکُهُ الْاَبْصَادُ "لیعنی ساری نگاہیں اس کا ادراک نہیں کرسکتیں سیسلم عموم ہے بعنی محمول کی تفی موضوع کے ہر فردسے نہیں ہے جے سلب جزنی کہاجا تا ہے اور سلب جزئی ا یجاب جزئی کے منافی نہیں ہوتا ہے۔ لہذاتم المطلوب جوعموم سلب یعنی سلب کلی ہے وہ ثابت نہیں ہوگا اور آیت میں ہرنگاہ ہے رَویت کی نفی مراد نہیں ہوگی صرف کافروں سے رویت کی نفی ہوگی مومنین کے لیے رویت کا ثبوت ہوگا، یہ اعتراض کا جواب ثانی ہے۔جواب ثانی اور اول پر دلالت شارح کی ہے عبارت کر رہی ہے:"بعد تسلیم کو ن الابصار للاستغراق و إفادته عموم السلب لاسلب العموم" اور اگرم يتليم بى كرليب كه آيت عموم سلب يعنى سلب كلى پر دال ب اور بر فروي رویت کی نفی مراد ہے توہم یہ کہیں گے کہ آیت میں مطلق رویت کی نفی مراد نہیں ہے بلکہ رویت "عملی و جہ الا حاطه" کی نفی مراد ہے بلفظ دیگراس آیت سے اللہ تعالی کی رویت کی نفی نہیں ہوتی ہے بلکہ ادراک کی نفی ہوتی ہے اور ادراک کامعنی رویت نہیں ہے بلکہ ادراک احاطہ کا نام ہے اور احاطہ کامعنی کی چیز کو گھیرناہے۔ لہٰذا آیتِ کریمہ کے معنیٰ ہوئے کہ تمام آتکھیں اللہ تعالیٰ کو گھیرے میں نہیں لے سکتیں اور اللہ تعالیٰ سب آنکھوں کو محیط ہے اور سب کو اپنے علم وقدرتِ کے گھیرے میں لیے ہوئے ہے۔ لہٰذااس آیتِ مبارکہ سے اس رویت کی نفی ثابت ہوگی جس سے اللّٰہ تعالیٰ کا اصاطہ ہوجائے کیکن وہ رویت جس سے اللّٰہ تعالیٰ کا احاطہ نہ ہواس کی نفی اس سے ثابت نہیں ہوگی لینی رویت بالاحاطہ کی نفی سےمطلقِ رویت کی نفی نہیں ثابت ہوگی ہے اعتراض کا



جواب ٹالث ہے اور اگر ہم یہ بھی تسلیم کرلیں کہ آیتِ کریمہ سے مطلق رویت کی نفی مراد ہے توہم یہ کہیں گے کہ اس آیت بیں اس پر کوئی دلالت نہیں ہے کہ یہ نفی جمیع او قات اور جمیع احوال کو دائر ہے بلکہ یہ نفی صرف احوال دنیا کے ساتھ خاص ہے یا یہ نفی آخرت کے بعض احوال کے ساتھ خاص ہے کیوں کہ یہ ثابت شدہ ہے کہ مومنین کورویت جنت میں ہروقت نہیں ہوگی بعض مومنین کو صرف جمعہ کے دن رویت ہوگی اور بعض کو حسب مرتبہ ہر دن دوبار رویت ہوگی اور بعض کو ہر جمعہ کو دو مرتبہ رویت ہوگی اور بعض کو ہر جمعہ کو دو مرتبہ رویت ہوگی، یہ اعتراض کا چوتھا جواب ہے۔ تیسرے جواب اور چوتھے جواب پر شارح کی یہ عبارت دلالت کرتی ہے۔ "و کو ن الا در اك ھو الرو ية مطلقًا النے"

# **ተ**

المعدوم لا يمدح وقد يستدل بالآية على جواز الرؤية, إذ لو امتنعت لما حصل التمدح بنفيها, كالمعدوم لا يمدح بعدم رؤيته لا متناعها, وإنما التمدح في أن يمكن رؤيته و لا يرى للتمنع و التعزز بحجاب الكبرياء. وإن جعلنا الإدراك عبارة عن الرؤية على وجه الإحاطة بالجوانب و الحدود فد لا لة الآية على جواز الرؤية بل تحققها أظهر, لأن المعنى أنه مع كونه مرئياً لا يدرك بالأبصار لتعاليه عن التناهى و الا تصاف بالحدود و الجوانب.

توجهد: اور بھی آس آیت سے جوازِ رویت پراستدلال کیاجاتا ہے اس کیے کہ اگر رویت ممتنع ہوتورویت کی نفی سے مدح کا حصول نہیں ہوگا جیسے کہ عدم رویت کی وجہ سے معدوم کی مدح اس کے امتناع کی بنا پر نہیں ہوتی ہے مدح تواس صورت میں ہوگ کہ اسے دیکھنا ممکن ہولیکن رکاوٹ اور تجابِ کبریائی کے سبب دشوار ہونے کی وجہ سے اسے دیکھانہ جاسکے اور اگر ہم ادراک کورویت معلی وجہ الاحاطة "کے معنیٰ میں کے لیس اطراف وجوانب کے ساتھ توآیت کی دلالت جوازِ رویت بلکہ اس کے تقتی پر زیادہ ظاہر ہوگی کیوں کہ اس صورت میں معنیٰ میہ ہوگا کہ ذاتِ تعالیٰ کے مرئی ہونے کے باوجود نگا ہوں سے اس کا احاطہ نہیں کیا جاسکتا اس کے تنابی اور اطراف وجوانب کے ساتھ اتصاف سے دور ہونے کی بنا پر۔

وقدیستدل بالأیه علی جو از الرویه: -معتزله آیت مذکوره سے امتناع رویت پردلیل قائم کرتے ہیں اور استدلال کرتے ہیں کہ اس آیت کو اثنا ہے مدح میں لایا گیا ہے اور مطلب سے ہے کہ اللہ تعالی کی شان سے ہے کہ اسے دیکھانہیں جاسکتا اور جس کی نفی مدح وستائش کی موجب ہواس کا ثبوت مدوح کے حق میں نقص وعیب ہے معلوم ہواکہ رویت محال ہے۔

اصحابِ اہلِ سنت اس پر معارضہ قائم کرتے ہیں کہ یہ آیت امتناع رویت پر دلالت نہیں کرتی ہے بلکہ امکانِ رویت پر دلالت کرتی ہے اس لیے کہ اس آیت کو مقام مدح میں استعال کیا گیا ہے اگر رویت نفس الام میں محال ہو تو نفی رویت ہے اس کی بنا پر مدح نہیں ہو گئی اس لیے کہ مدح اسی صورت میں ہو سکتی ہے کہ اسے دیجھنا ممکن ہولیکن عظمت و جلالت اور تجابِ بریائی کی بنا پر اس کا دیکھناد شوار ہو جیسے کہ وہ ثنی جو خارج میں معدوم ہواس کی تعریف عدم رویت سے نہیں ہو سکتی ہے کیوں کہ معدوم کی رویت ہی سرے سے محال ہے توجب رویت ہی ففس الامر میں محال ہے توعدم رویت سے معدوم کی تعریف کیسے ہو سکتی ہے۔ لہذا اس میں محال ہے توجب رویت ہوگئی ہو جب کہ اسے دیکھنانفس الامر میں ممکن ہولیکن اس کی رفعت و جلالت اور تجابِ عظمت کی وجہ سے اسے دیکھانہ جاسے جیسے کسی وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے دوئی کی در سے اسے دیکھانہ جائے جسے کسی وزیر کی تعریف میں یہ کہا جائے کہ اس تک پہنچنا مشکل ہے اس سے دوئی کی دوئی کی دوئی کی دوئی تعریف میں میں میں دوئی سے دوئی کی دوئی



تعریف ای صورت میں ہوسکتی ہے جب کہ اس تک رسائی فی نفسم کن ہولیکن محافظین اور اس کی سیکورٹی پر مامور گارڈوں کی رکاوٹ کی وجہ سے اس تک پہنچنامشکل ہو۔

وان جعلنا الإدراک عبارة عن الروية: -اس عبارت سے شارح فرماتے ہیں کہ اگر آیتِ مبارکہ میں ادراک سے مراد رویت "علی و جه الاحاطة" ہو جیساکہ اس معلیٰ میں جوازِ رویت پر ماقبل میں استدلال کیا گیا ہے تو جوازِ رویت ہی نہیں بلکہ وقوع رویت پر اس آیت کی دلالت زیادہ ظاہر ہوگی کیوں کہ فہوم مخالف اور اسلوب کلام سے بیہ متبادر ہوتا ہے کہ مرکی ہونے کے باوجود نگاہیں اطراف و جوانب اور تناہی باوجود نگاہیں اطراف و جوانب اور تناہی سے منزہ ہے۔

م من بیہ کداس آیت سے اللہ تعالی مدح بایں طوری گئ ہے کہ اس کی رویت تو ہوگی لیکن اجسام کی رویت کی طرح سے اس کی رویت نہیں ہوگی ہے کہ اس کی رویت نہیں ہوگی ایس کے احاطہ کے ساتھ اسے دیکھتے ہیں اس طریقے پر اللہ تعالی کی رویت نہیں ہوگی کیوں کہ وہ جہات سے منزہ ہے۔

### **☆☆☆☆☆**

\* ومنها: أن الآيات الواردة في سؤال الرؤية مقرونة بالاستعظام والاستكبار. والجواب: أن ذلك لتعنتهم وعنادهم في طلبها, لا لامتناعها, وإلا لمنعهم موسى عليه السلام عن ذلك, كما فعل حين سألو اأن يجعل لهم آلهة, فقال: بل أنتم قوم تجهلون وهذا مشعر بإمكان الرؤية في الدنيا, ولهذا اختلفت الصحابة رضى الله عنهم في أن النبي صلى الله عليه وسلم هل رأى ربه ليلة المعراج أم لا ؟ والاختلاف في الوقوع دليل الإمكان. أما الرؤية في المنام فقد حكيت عن كثير من السلف, و لاخفاء في أنها نوع مشاهدة يكون بالقلب دون العين.

توجده: اورمعتزلہ کے سمعی شبہات میں سے سوال رویت میں وارد ہونے والی وہ آئیتیں ہیں جواستعظام واستکبار (بڑآ بحضا)
پر شمتل ہیں اور جواب بیہ ہے کہ بیدان کوہلا کھی میں ڈالنے اور رویت کی طلب میں ان کے عزاد کی وجہ سے تھانہ کہ رویت کے محال
ہونے کی وجہ سے ورنہ ان کو حضرت مولی غلاقی اس سے روک دیتے جیسا کہ انھوں نے اس وقت کیا جب ان لوگوں نے یہ سوال
کیا کہ مولی غلاقی آلان کے لیے کوئی معبود بنادی تو آپ نے فرمایا: بلکہ تم لوگ ایک جابل قوم ہو، یہ دنیا میں امکان رویت کو ظاہر کرتا ہے
اس لیے صحابۂ کرام رضوان اللہ تعالی کیم اجمعین نے اس بابت اختلاف کیا ہے کہ کیا شب معراج حضور ہڑا تھا گئے نے اپنے رب کو
دیکھا یا نہیں اور و توع میں اختلاف امکان کی دلیل ہے لیکن خواب میں دیکھنا تواس کی کثیر سکف سے حکایت کی گئی ہے اور اس میں
کوئی خفانہیں ہے یہ ایک قشم کامشاہدہ ہے جو قلب سے ہو تا ہے آئھ سے نہیں۔

و منھا: أن الأیات الو اد دة: - معتزلہ کے نقلی شبہات میں سے وہ آیتیں ہیں جن کا ورود سوال رویت کے جواب میں ہوا ہے جس کا حاصل ہے ہے کہ جب بھی بن اسرائیل نے حضرت موٹی بیلیا اللہ سے اللہ تعالی کی رویت کا مطالبہ کیا توان کے اس مطالبہ اور سوال کو ایک بہت بڑی بات قرار دیا گیا اور اس سوال پر ان کی سخت سرزنش کی گئی اور ڈانٹ بھٹکار لگائی گئی اور ان کو سزا بھی دی گئی اور سوال کو ایک بہت بڑی بات قرار دیا گیا اور اس سوال پر ان کی سخت سرزنش کی گئی اور ڈانٹ بھٹکار لگائی گئی اور ان کو سزا بھی دی گئی اور عمل مواکہ رویت محال ہے اس لیے کہ اگر رویت ممکن ہوتی توان کے سوال کا مناسب جواب دیا جاتا نہ کہ ان کی زجرو



تونيح كى جاتى اور ان كوجهر كاجاتا اور سزادى جاتى جيساكه قرآن باكى ان آيات سے ظاہر ہے:

وَ إِذْ قُلْتُهُم لِمُوْسِى لَنْ نَّؤُمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهُرَةً فَاكْخَنَ تُكُمُ الطَّعِقَةُ . (ابترة: ٥٥)

يَسْعَلُكَ آهُلُ الْكِتْبِ آنُ تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِتْبًا مِّنَ السَّهَاءِ فَقَلْ سَالُوا مُوسَى آلْبَرَ مِنْ ذَٰلِكَ فَقَالُوْآ آرِنَا اللَّهَ جَهْرَةً فَاخَذَتْهُمُ الطَّعِقَةُ يِظُلْبِهِمْ

(النسا:۵۳۱،رکوع:۱۰)

وَ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَرْجُوْنَ لِقَاءَنَا لَوْ لَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَيْكَةُ وَلَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا الْمَلَيْكَةُ وَ الْمُلَيْكَةُ أَوْ نَزى رَبَّنَا لَقَدِ الْسَتَكُنَبُرُوْا فِي آنُفُسِهِمُ وَ عَتُوْعُتُوا كَبِيْرًا ۞ (الفرقان:٢١، ركوع:١)

اور جب تم نے کہاا ہے موسی ہم ہرگز تمھامالیقین نہ لائیں گے جب تک علانیہ خداکونہ دیکھ لیس تو تمھیں کڑک نے آلیا۔

اے محبوب اہلِ کتاب تم سے سوال کرتے ہیں کہ ان
پر آسان سے ایک کتاب اتار دو تو وہ تو موسی سے اس سے بھی
بڑا سوال کر چکے کہ بولے ہمیں اللہ کو علانیہ دکھا دو تو آھیں
کڑک نے آلیاان کے گناہوں پر۔

اور بولے وہ جو ہمارے ملنے کی امید نہیں رکھتے ہم پر فرشتے کیوں نہ اتارے یا ہم اپنے رب کودیکھتے ہے شک اپنے جی میں بہت ہی اونجی کھینچی اور بڑی سرشی پر آئے۔ (کنزالایمان)

والجواب أن ذلک لتعنتهم: - جواب یہ ہے کہ سوال رویت پر جوان کی زجر و توقیح کی گی اور اس کو ایک بڑی بات قرار دیا گیایہ اس لیے نہیں کہ رویت نفس الام بیس محال ہے بلکہ ان کا خبر اس لیے بلگ ٹی کہ ان کا سوال اخلاص پر بٹنی نہیں تھاوہ اس سوال ہے حضرت موئی بیلاتی آلکو ہلاکت اور پریشانی بیس ڈالنا چاہتے تھے اور از راہ عنادیہ سوال کرتے تھے جیسا کہ دیگر مواقع پر وہ طرح کے مطالبے سے ان کو تنگ کرتے تھے ان کی ای سرخشی کی بنا پر ان کے آسمان سے کتاب اتار نے اور دو سری آبیان سے فرشتوں کے اتار نے کے سوال پر بھی ان کی سرزنش کی گئی اور اسے بھی ایک بڑی بات قرار دیا گیا، حالال کہ نزولِ کتاب اور نزولِ ملا تکہ دونوں ممکنات سے ہیں بلکہ ان کا وقوع ہے معلوم ہوا کہ استعظام وانکار رویت کے محال ہونے کی بنا پر نہیں تھا ان کی شرارت کی بنا پر تھا کیوں کہ استعظام وانکار اگر دویت کے محال ہونے کی بنا پر تھی الیک فواس کی طلب شرارت کی بنا پر تھا کیوں کہ استعظام وانکار اگر دویت کے محال ہونے کی بنا پر بھی اس کو اس کی طلب سے دوک دیے جیسا کہ آپ نے آئیس اس وقت منح کر دیا تھا جب دریا عبور کرنے کے بعد بنی اسرائیل نے ایک قوم کو بتوں کی پر ستش کرتے ہوئے دیکھ کر آپ سے یہ مطالبہ کیا کہ آپ بھی ہمارے لیے بچھڑے کی شکل کا ایک معبود بنا دیں جیسا کہ ان کے لیے معبود اور خدا ہیں تو حضرت موئی بیلیا آپ نے آئیس اس سوال سے منع کر دیا جیساکہ اللہ ادر شاو فرما تا ہے:

وَ جُوزُنَا بِبَنِيْ إِسُرَاءِ يُلَ الْبَحْرَ فَاتَوْا عَلَى قَوْمِ يَعْكُفُوْنَ عَلَى اَصْنَامِ لَهُمْ "قَالُوْا يَلُمُوْسَى اجْعَلُ لَنَا إِلٰهًا كُمَا لَهُمْ اللهَا قَالُ اِنْكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُوْنَ ﴿الامِنَانَ ٨٠٠)

اور ہم نے بنی اسرائیل کو دریا پار اتارا توان کا گرد ایک الیں قوم پر ہواکہ اپنے بتوں کے آگے آئ مارے تھے بولے اے مولی اہمیں ایک خدابنادے جیساان کے لیے استے خدا ہیں بولا: تم ضرور جاہل لوگ ہو۔ (کنزالا یمان)

حضرتِ موی فلیقِلاً کالبی قوم کواس طرح کے سوالوں سے روکنا بید دنیا میں بھی امکانِ رویت کوظاہر کرتا ہے چہ جاہے کہ آخرت میں اور دنیا میں امکانِ رویت کی بنا پر ہی صحابۂ کرام رضوان اللہ تعالی علیم اجمعین کے در میان اس بابت اختلاف پیدا ہوگیا کہ آیا شب معراج حضور ہڑا ہی گئی گئی نے لبی آنکھوں سے اللہ تعالی کا دیدار کیا یا نہیں ، بعض کا قول بیہ ہے کہ حضور ہڑا ہی گئی گئی ہے اللہ تعالی کو قلب مبارک کی آنکھ سے دیکھا اور بعض نے کہا کہ مراقد س کی آنکھ سے دیکھا اور بعض کا فد جب بیہ ہے کہ سر اقد س اور قلب مبارک



دونوں کی آنکھ سے دیکھا، رویت عینی کے وقوع اور عدم وقوع میں بیا اختلاف امکان رویت پردلیل ہے کیوں کہ اگر رویت محال ہوتی تو مارے صحابہ عدم وقوع پر تفق رہتے جیسے کہ اسلامی مہینے کی انتیں تاریخ کو چاندگی رویت اور عدم رویت میں اختلاف اس بات کی دلیل ہے کہ اسلامی مہینے کی انتیں تاریخ کو رویت محال نہیں ہے کیوں کہ اسلامی مہینے کی پچیس تاریخ کو امتے سلمہ میں کبھی رویت محال نہیں ہے کیوں کہ اسلامی مہینے کی پچیس تاریخ کو امتے سلمہ میں کبھی کھی کھی گھی ہوتے نہیں دیکھا گیا وجہ بیہ ہے کہ مذکورہ تاریخ میں رویت ہوال کاکوئی امکان نہیں ہے۔ لہذا بیضا بطر اپن جگہ پرسلم ہے کہ کسی بھی حکم کے وقوع اور عدم وقوع میں اختلاف امکان حکم پر دال ہوتا ہے نہ کہ امتاع حکم پر معلوم ہواکہ رویت باری تعالی بلاشہمکن ہے ور نہ صحابہ کے مابین اس بابت قطعااختلاف نہ پایاجا تا۔

واماالروید فی المنام: -ره گیاسوال خواب میں اللہ تعالی کی رویت کا توبیا کٹر اسلافِ کرام سے مردی ہے حضرت امام اظم ابو حنیفہ سے منقول ہے کہ آپ نے ایک سومر تبہ خواب میں اللہ تعالی کو دیکھا ہے حضرت محمد بن سیرین جوامام المعبرین ہیں فرماتے ہیں کہ اگر کسی نے اللہ تعالی کو خواب میں دیکھا تووہ جنت میں داخل ہو گا اور قیدِ غم والم سے اسے چھٹکارہ حاصل ہوجائے گا۔ حضرت امام احمد ابنِ حنبل فرماتے ہیں کہ میں نے اللہ تعالی کو خواب میں دیکھا تو میں نے اللہ تعالی سے بوچھا کہ تمام عباد توں میں افضل کون سی عبادت ہے تواللہ تعالی نے فرمایا تلاوتِ قرآن حضرت حمزة القاری سے مردی ہے کہ انھوں نے اللہ تعالی کے حضور میں خواب میں قرآن یاکی تلاوت از اول تاآخری۔

رویت منامی کے وقوع میں اس لیے کوئی خفانہیں ہے کہ بیدا میک طرح کامشاہدہ ہے جو دل سے ہو تا ہے آنکھ سے نہیں۔ رویت منامی پر بھی زبر دست اشکالات ہیں مثلاً میر کہ خواب میں مرئی کے لیے ضروری ہے کہ وہ مصور ہو یعنی اس کی کوئی نہ کوئی شکل وصورت ہوکیوں کہ خواب میں دکیھی جانے والی شک شکل وصورت ہی ہوتی ہے خواہ ہم اسے پہچانتے ہوں یا نہ پہچانے ہوں اور اللّٰہ تعالیٰ شکل وصورت سے منزہ ہے۔

# \*\*\*

☆ والله تعالى خالق الأفعال العباد من الكفر و الإيمان و الطاعة و العصيان. الاكما زعمت المعتزلة أن العبد خالق الأفعاله, وقد كانت الأو ائل منهم يتحاشون عن إطلاق لفظ الخالق و يكتفون بلفظ الموجد و المخترع و نحو ذلك, وحين رأى الجبائى و اتباعه أن معنى الكل و احد, وهو المخرج من العدم إلى الوجود, تجاسروا على إطلاق لفظ الخالق.

تو جہمہ: -اور اللہ تعالی بندوں کے افعال یعنی کفروایمان اور طاعت وعصیان کاخالق ہے ایہ انہیں ہے جیہا کہ معتزلہ نے گمان کیا ہے کہ بندہ اپنے افعال کاخالق ہے اور متقد مین معتزلہ لفظ خالق کے اطلاق سے احتزاز کرتے تھے اور لفظ موجد، مخترع اور اس کے امثال پر اکتفاکرتے تھے اور جب ابوعلی جبائی اور اس کے پیرو کاروں نے دیکھاکہ سب کا ایک ہی معلی ہے عدم سے وجود کی طرف نکا لنے والا تودہ لوگ لفظ خالق کے اطلاق پر جری ہوگئے۔

تشريب المساور المساور

و الله تعالیٰ خالق الأفعال العباد:-افعال عباد میں ہے بعض وہ افعال ہیں جن کے صدور میں بندے کے قصد و اختیار کا دخل ہوتا ہے بندہ اگر چاہے توفعل اس سے صادر ہو گا اور نہ چاہے توفعل اس سے نہیں صادر ہو گاجیسے اٹھنا، بیٹھنا، سونا، جاگناد غیرہ